
 

Uniwersytet Warszawski 
Wydział Filozofii 

 
 
 

Konrad Berkowicz 
Nr albumu: 356977 

 
 

Współczesne spory cywilizacyjne w 
ujęciu Bogusława Wolniewicza 

 
 
 

Praca magisterska 
na kierunku studiów filozofia 

 
 
 
 
 
 
 

Praca wykonana pod kierunkiem: 
dr hab. Paweł Okołowski 

Wydział Filozofii UW 
 
 

 
 
 

Warszawa, lipiec 2023 
  

dell4gen
Podświetlony



 

 
 

Streszczenie 
 
 
Praca prezentuje filozofię praktyczną Bogusława Wolniewicza w świetle jego filozofii 
teoretycznej, a zwłaszcza antropologii. Przedstawia poglądy Wolniewicza na pięć 
najważniejszych sporów cywilizacyjnych współczesnego świata – wokół aborcji, kary 
śmierci, eutanazji, transplantacji oraz tej części biotechnologii, którą stanowi przemysł 
substancji humanoidalnych (masowe produkowanie ludzkiego ciała). Rozdział I 
dotyczy tych partii filozofii teoretycznej Wolniewicza, które odpowiadają wprost za 
konkluzje praktyczne – a więc przede wszystkim antropologii. Na jej tle rozdziały 
kolejne (II – VI) przybliżają stanowisko autora w każdym z wymienionych zagadnień 
etycznych oraz przedstawiają szczegółowo jego argumentację. Myśl Wolniewicza 
zostaje zestawiona dodatkowo z wybranymi poglądami największych filozofów – 
zarówno klasycznych jak i współczesnych. W zakończeniu pracy znalazło się 
podsumowanie wcześniejszych analiz wraz z wnioskami.  Otóż głównym źródłem 
rozstrzygnięć Wolniewicza w poszczególnych sporach cywilizacyjnych okazuje się być 
przyjmowana przezeń koncepcja człowieka.  Ich wspólnym mianownikiem zaś jest 
całkowite odrzucenie antychrześcijańskiego kultu życia wraz z jego fanatyzmem, który 
nie dopuszcza do głosu sumienia. 
 
 
 
 

Słowa kluczowe 
 

Wolniewicz, antropologia, aborcja, kara śmierci, eutanazja, transplantacje, 
biotechnologia, przemysł humanoidalny 
 
 
 
 
 
 
 

Tytuł pracy w języku angielskim 
 

Modern civilization disputes in terms of Bogusław Wolniewicz 
  



 1 

Spis treści 
 

Wstęp…………………………………………………………………………………………..3 

I. Antropologiczne podstawy myśli społecznej Bogusława Wolniewicza  

  1. Działy filozofii – podstawowe pojęcia……………………………………………………..5 

  2. Rola antropologii w refleksji społeczno-politycznej……………………………………….6 

  3. Zarys antropologii Bogusława Wolniewicza………………………………………………8 

    3.1. Esencjalizm……………………………………………………………………………..8 

    3.2. Natywizm……………………………………………………………………………...10 

    3.3. Melioryzm a zasada Sokratesa, i frazes Rousseau…………………………………….15 

    3.4. Diabelstwo…………………………………………………………………………….20 

    3.5. Konsekwencje pedagogiczne………………………………………………………….24 

  4. Podsumowanie……………………………………………………………………………25 

II. Aborcja 

  1. Bogusław Wolniewicz wobec sporu o legalność aborcji: sylogizm katolicki……………28 

  2. Kiedy zaczyna się człowiek?..............................................................................................29 

    2.1. Krzywa życia…………………………………………………………………………..33 

  3. Dopuszczalność zabójstwa………………………………………………………………..35 

    3.1. Wolniewicza krytyka humanizmu antropocentrycznego……………………………...39 

  4. Właściwa oś sporu: sakra macierzyństwa kontra wolność kobiety………………………42 

III. Kara główna 

  1. Początek sporu……………………………………………………………………………45 

  2. Trzy teorie kary…………………………………………………………………………...46 

  3. Wolniewicz: rygorysta retrybucyjny……………………………………………………...47 

    3.1. Kara proporcjonalna i adekwatna……………………………………………………...47 

    3.2. Okrucieństwo kary…………………………………………………………………….51 

    3.3. Człowieczeństwo a ohyda czynu……………………………………………………...52 

    3.4. Cywilizacja czy barbarzyństwo?....................................................................................55 

    3.5. Pomyłki sądowe……………………………………………………………………….59 

    3.6. Kompromis…………………………………………………………………………….60 

IV. Eutanazja 

1. Samobójstwo……………………………………………………………………………….62 

2. Typologia eutanazji………………………………………………………………………...63 



 2 

3. Argument z autonomii osoby ludzkiej……………………………………………………..64 

4. Argument z miłosierdzia (humanitaryzmu)………………………………………………..65 

5. Człowiek „dopchnięty do ściany”………………………………………………………….67 

6. Argumenty przeciw eutanazji……………………………………………………………...68 

7. Biolatria – faktyczny wróg eutanazji………………………………………………………74 

V. Transplantacje 

1. Nowe ludożerstwo………………………………………………………………………….77 

2. Najstarsze tabu ludzkości…………………………………………………………………..79 

3. Utylitaryzm i dezorientacja sumień………………………………………………………..81 

4. Legislacyjne oszustwa: „domniemana zgoda” i nowa definicja śmierci…………………..84 

5. Racjonalny kompromis…………………………………………………………………….86 

VI. Biotechnologia humanoidalna 

1. Neokanibalizm przemysłowy……………………………………………………………....90 

2. Pułapka technologiczna i ludzkość na krze………………………………………………...91 

3. Neomengelizm w natarciu…………………………………………………………………94 

4. Stwór nieludzki i nieśmiertelny……………………………………………………………98 

Zakończenie……………………………………………………………………………….....99 

Bibliografia…………………………………………………………………………………104 
 



 3 

Wstęp 

 

Bogusław Wolniewicz znany jest przede wszystkim jako logik, tłumacz i komentator 

filozoficznego dzieła Ludwiga Wittgensteina, a także twórca własnej koncepcji metafizycznej 

– tychizmu osadzonego na ontologii sytuacji. Zbudował on jednak także oryginalną i o dużej 

nośności filozofię praktyczną1 (odnoszącą się do ludzkiego działania), czy jak sam ją określał 

- aksjologię merytoryczną. Niniejsza praca podejmuje właśnie jej problematykę – prezentuje 

filozofię praktyczną Wolniewicza w świetle jego filozofii teoretycznej, a zwłaszcza 

antropologii. Myśl Wolniewicza jest społecznie zaangażowana a zarazem uprawiana na 

najwyższym światowym poziomie. 

Celem pracy jest przedstawienie poglądów Wolniewicza na pięć najważniejszych 

sporów cywilizacyjnych współczesnego świata – wokół aborcji, kary śmierci, eutanazji, 

transplantacji oraz tej części biotechnologii, którą stanowi przemysł substancji humanoidalnych 

(masowe produkowanie ludzkiego ciała). Wymiar społeczny tych problemów polega na tym, 

że zmierzyć się z nimi musi każda cywilizacja. Pierwsze trzy zagadnienia są ponadczasowe, 

choć eutanazja dopiero w XX wieku, na skutek bezprecedensowego rozwoju medycyny (który 

podwoił średnią długość życia ludzkiego), przeobraziła się z dramatu życia indywidualnego w 

dramat życia zbiorowego. Natomiast dylematy związane z przeszczepami i biotechnologią 

humanoidalną dyskutowane są zaledwie od kilkudziesięciu lat (wynikają bowiem z nowo 

powstałych technologii medycznych). 

Praca obejmuje wstęp, sześć rozdziałów merytorycznych oraz zakończenie. Rozdział I 

dotyczy tych partii filozofii teoretycznej Wolniewicza, które odpowiadają wprost za konkluzje 

praktyczne – a więc przede wszystkim antropologii. Na jej tle rozdziały kolejne (II - VI) 

przybliżają stanowisko autora w każdym z wymienionych zagadnień etycznych oraz 

przedstawiają szczegółowo jego argumentację. Myśl Wolniewicza zestawiona jest dodatkowo 

z wybranymi poglądami największych filozofów – zarówno klasycznych jak i współczesnych. 

W zakończeniu pracy znalazło się podsumowanie wcześniejszych analiz wraz z wnioskami.  

Otóż głównym źródłem rozstrzygnięć Wolniewicza w poszczególnych sporach 

cywilizacyjnych okazuje się być przyjmowana przezeń koncepcja człowieka.  Ich wspólnym 

 
1 To i inne podstawowe pojęcia zostaną wyjaśnione na początku pierwszego rozdziału niniejszej pracy. 



 4 

mianownikiem zaś jest całkowite odrzucenie antychrześcijańskiego kultu życia wraz z jego 

fanatyzmem, który nie dopuszcza do głosu sumienia. 

 



 5 

I. Antropologiczne podstawy myśli społecznej  

Bogusława Wolniewicza 
 

1. Działy filozofii – podstawowe pojęcia 

Antropologia to jeden z działów filozofii. Najogólniej objaśnić przedmiot jej 

zainteresowania można w zestawieniu z pozostałymi. To pozwoli przy okazji przedstawić 

znaczenia podstawowych terminów filozoficznych, jakie pojawiają się w niniejszej pracy. 

Pojęcia te są dobrze znane i ugruntowane w filozofii, jednak ich zakresy znaczeniowe zmieniają 

się nieco, w zależności od przyjmowanej – zwykle implicite – konwencji. Zmienność ta, jak 

rozmazane kontury, może rozmywać budowany na nich obraz. Rzecz  

w tym, by sporządzony tu obraz myśli Wolniewicza był możliwie wyraźny. 

Przedstawione niżej pojęcia tworzą razem zupełny podział filozofii. Za Wolniewiczem, 

trzy główne działy filozofii to: 1) metafizyka (filozoficzna teoria bytu);  

2) epistemologia (teoria poznania: stosunku myśli do bytu); 3) aksjologia (teoria wartości). 

Stanowią one trzy różne „widoki” tej samej rzeczywistości (rozważają różne jej aspekty). 

Epistemologia zajmuje się poznaniem: a) problemem jego źródeł; b) problemem jego granic 

(przedmiotem poznania); c) problemem istoty prawdy. 

Aksjologia jako teoria wartości dzieli się (za Elzenbergiem) na formalną oraz 

merytoryczną. Pierwsza to teoria wartości jako szczególnych bytów; odpowiada na pytanie: co 

to są wartości? Druga jest filozofią praktyczną; zajmuje się ludzkim działaniem; stawiając 

pytanie co jest wartością?, ustala, co w nim dobre i piękne, a co złe i szpetne. 

Głównym pojęciem metafizyki jest zaś istnienie, a podstawowym pytaniem: co istnieje 

i jakie jest? Podzielić ją znów można ze względu na rodzaj bytów, którymi się zajmuje. Z 

dwóch opozycji: byt skończony i nieskończony, oraz byt rozumny i bezrozumny wyłaniają się 

trzy działy metafizyki. Prezentuje je poniższa tabela. 

rodzaje bytów skończone nieskończone 

bezrozumne ontologia (np. atomów) ontologia (np. ciągów arytmetycznych) 

rozumne antropologia filozoficzna teologia racjonalna 

Tab. 1. Trzy działy metafizyki 



 6 

W miejsce określenia „ontologia” będę używał sformułowania „metafizyka ogólna”. 

Ontologia bowiem kojarzyć się może z teorią bytu uprawianą od nowożytności. Jako taka 

zawężana była w dwojaki sposób. Z jednej strony do tendencji nominalistycznych, 

odmawiających realnego istnienia pojęciom ogólnym. (Traktowała je jako umowne wytwory 

umysłu porządkujące komunikację językową). Z drugiej zaś ograniczana była często do 

perspektywy naturalistycznej (wykluczającej istnienie świata pozaprzyrodniczego). 

Antropologia filozoficzna zajmuje się bytami rozumnymi skończonymi. Obok niej 

potencjalnie możliwa jest też noologia (od gr. nous – rozum). Przedmiotem tej pierwszej jest 

natura ludzka, obiektem zainteresowania drugiej zaś byłaby natura pozaludzka (gdybyśmy 

mieli dostęp do rozumów pozaludzkich: w prostym wyobrażeniu np. do „kosmitów”,  

w bardziej wyrafinowanym: choćby do cytoplazmatycznego oceanu pokrywającego planetę 

Solaris z powieści Stanisława Lema o takim samym tytule). 

Kwestia istnienia bytów rozumnych i nieskończonych jest zaś ze swej natury 

nierozstrzygalna. Dlatego też teologia racjonalna nie rości sobie pretensji do kategorii prawdy. 

Jest sensowna, ale hipotetyczna, o takich bytach da się bowiem myśleć bez sprzeczności. Jej 

racjonalność polega na tym, że jest adresowana do każdego rozumu  

(w przeciwieństwie do teologii dogmatycznych: różnych dla wyznawców różnych religii). 

2. Rola antropologii w refleksji społeczno-politycznej 

Budowanie koncepcji społeczno-politycznej to namysł nad życiem człowieka we 

wspólnocie. Wymaga odpowiedzi na pytanie, kim ów człowiek jest? (Stawiać tezy bez niej to 

jak strzelać ślepakami)2. Formułowanie odpowiedzi to antropologia. Nie chodzi tu  

o antropologię fizyczną – to dział biologii, a dokładniej zoologii. Czym innym jest też 

antropologia kulturowa (inaczej: etnografia), która opisuje zachowania grup społecznych. Na 

tak zadane pytanie stara się odpowiedzieć antropologia filozoficzna. Pierwsze dwie są tylko 

opisowe. Ostatnia to spekulacja „oparta na wielotysiącletnim doświadczeniu ludzkości  

i dyscyplina wartościująca”3. Jej przedmiotem jest natura ludzka, czyli ogół właściwych 

człowiekowi skłonności (precyzyjniej: ogół rozmaitych typów ludzkich dyspozycji do 

zachowań). Chodzi tu o hipotetyczne dążności i skłonności, które – wyznaczając wachlarz 

 
2 Por. J.A. Schumpeter, Capitalism, Socialism and Democracy, with a new introduction by R. Swedberg, ed. VI, 
Routledge, London, UK-New York, NY, USA 2006, s. 256-264. 
3 P. Okołowski, Głos Pana Lema. Szkice z filozofii człowieka, wartości i kosmosu. W stulecie urodzin autora 
Summy, Towarzystwo Autorów i Wydawców Prac Naukowych „Universitas”, Kraków 2021, s. 46. Jest ona zatem 
spekulatywna, w przeciwieństwie do dwóch pierwszych – empirycznych. 



 7 

możliwych działań istoty ludzkiej – tłumaczyłyby każde faktyczne zachowanie człowieka4.  

W uproszczeniu teoria natury ludzkiej odpowiada na pytania: 1) jakie są możliwe zachowania 

człowieka? oraz 2) z jakich jego cech konstrukcyjnych te zachowania wynikają? 

Antropologię filozoficzną trzeba odróżniać tak od antropologii fizycznej, która bada biologiczne 

osobliwości ras ludzkich, jak i od antropologii kulturowej – u nas zwanej raczej „etnologią” – która zajmuje 

się opisem egzotycznych obyczajów i instytucji. Jako prosty przykład może nam tu posłużyć osławiony 

pogląd zwany „rasizmem”: jest on w istocie pewną – nader wątpliwą, rzecz jasna – antropologią 

filozoficzną, według której natura ludzka miałaby być zróżnicowana odpowiednio do pewnych 

namacalnych znamion rasowych5 – wyjaśnia Wolniewicz. 

Obecnie zdecydowanie rzadziej uwzględnia się ścisły związek problematyki społeczno-

politycznej z filozofią człowieka. (Podobnie jak w czasach nowożytnych fundamentem tej 

pierwszej przestała być metafizyka ogólna). Odseparowanie tych dwóch obszarów (związane z 

próbą usunięcia wszelkiej spekulacji na temat natury człowieka) to błąd. Odpowiedź na pytanie 

o istotę człowieczeństwa determinuje rozstrzygnięcia filozoficzno-społeczne6. Tak rzecz się ma 

w klasycznej filozofii i tak sprawę traktuje jej duchowy kontynuator – Bogusław Wolniewicz. 

Koncepcje społeczne oparte o błędną lub nieokreśloną wizję człowieka muszą być 

nieadekwatne wobec rzeczywistości, propozycje polityczne na nich oparte zaś – nieskuteczne 

lub wręcz niebezpieczne. 

Poznanie natury ludzkiej jest jednak nie tylko warunkiem, ale jednym z celów 

rozstrzygnięć filozoficznych Wolniewicza. Jak wskazuje Okołowski7, system zbudowany przez 

autora Filozofii i wartości ma zabarwienie silnie antropologiczne. W swoich rozpoznaniach 

filozof ten zmierza w dużym stopniu ku poznaniu ludzkiej natury gatunkowej. Rezultaty tych 

dążeń (obok, być może, refleksji wokół porządku aksjologicznego) stanowią najbardziej 

węzłową część jego doktryny.  

 
4 Na temat antropologii, jako poglądu na naturę ludzką, wraz ze sposobami manifestowania się owej natury w 
ludzkim postępowaniu zob.: B. Wolniewicz, Filozofia i wartości, t. I, wyd. II, Wydawnictwa Uniwersytetu 
Warszawskiego, Warszawa 2019, s. 104, 105. 
5 Ibid., s. 105. Por. też ibid., s. 259, 260.  
6 Na antropologiczną podstawę refleksji polityczno-społecznej wskazuje m. in. M. A. Krąpiec, Człowiek i polityka, 
Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 2007, s. 23. 
7 Por. P. Okołowski, Myśl Wolniewicza. Zrąb systemu, „Przegląd Filozoficzny – Nowa Seria” 2018, nr 3, s. 244, 
245. Inną interpretację, wskazującą decydujący dla filozofii Wolniewicza moment w rozważaniach 
metafizycznych, a nie antropologicznych i aksjologicznych przedstawił z kolei Mieczysław Omyła. Zob. M. 
Omyła, O metafizyce sytuacji, „Edukacja Filozoficzna” 2017, nr 64, s. 65. 



 8 

3. Zarys antropologii Bogusława Wolniewicza 

3.1. Esencjalizm 

Punktem wyjścia w Wolniewiczowskiej antropologii jest pogląd o istnieniu 

ponadczasowej istoty rzeczy (esencji). Pogląd ten, nazywany esencjalizmem, zasadza się na 

przekonaniu, że w każdym bycie możemy wyróżnić pewien niezmienny zestaw atrybutów. 

Odwrotnie antyesencjalizm, dla którego poszczególne esencje (natury rzeczy) nie są 

niezmienne, lecz zrelatywizowane i przygodne, uzależnione od uwarunkowań historycznych, 

kulturowych i społecznych. Według Wolniewicza, obok mnogości przygodnych parametrów 

determinujących ludzkie zachowania i postawy, wyszczególnić można rdzeń pewnych 

istotnych i koniecznych komponentów, które są wspólne wszystkim przedstawicielom gatunku 

ludzkiego (choć w różnym stopniu obecne). Komponenty te determinują sposób działania 

człowieka i w efekcie mają wpływ na różne aspekty życia zbiorowego8. Podejście Wolniewicza 

jest pod tym względem niezwykle kategoryczne. Czytamy u niego:  

Jesteśmy niczym maszynista: jedzie po torach nie przez siebie ułożonych i w nie przez siebie wyznaczonym 

kierunku. Może jechać lub stanąć, przyspieszyć lub zwolnić, w przód lub w tył; na kierunek jazdy wpływu nie 

ma żadnego9.  

Specyfika ludzkiej natury stanowi dla niego szczególny, strukturalny rodzaj 

warunkowania (determinacji) jednostki. Nie sposób go zmienić, bo zakotwiczony jest  

w biologii. „[Życie ludzkie – K. B.] nigdy nie będzie inne, bo taka jest natura ludzka, a natura 

się nie zmienia”10 – pisze Wolniewicz. Człowiek – innymi słowy – nie ulega z upływem czasu 

istotowym zmianom, zmieniają się zaledwie okoliczności towarzyszące codziennej egzystencji, 

w które jest on zanurzony.  

Zasadniczym poglądem Wolniewicza na charakter stałej natury człowieka jest 

pejoryzm, czyli pesymizm antropologiczny. Głosi on, że człowiek nie jest z natury dobry (a 

więc zaprzecza powszechnemu dziś melioryzmowi). Nie oznacza to, że człowiek jest z natury 

zły, ale że obok skłonności do dobra gnieździ się w nim skłonność do zła – u różnych ludzi  

 
8 Esencjalizm antropologiczny Wolniewicza pozostaje np. w ścisłym związku z niezgodą filozofa na ustawicznie 
rujnujące system prawno-karny rozwiązania utrzymane w duchu permisywizmu, a zwłaszcza wykreślenie kary 
głównej z arsenału narzędzi wymiaru sprawiedliwości (abolicjonizm). Problem ten będzie poruszony w jednym z 
kolejnych rozdziałów. 
9 Z. Musiał, B. Wolniewicz, Ksenofobia i wspólnota. Przyczynek do filozofii człowieka, wyd. II, Wydawnictwo 
Antyk – Marcin Dybowski, Komorów 2010, s. 9. 
10 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 117.  



 9 

w różnym stopniu. Z poglądem tym wiąże się inny: natywizm antropologiczny, wedle którego 

istnieją w człowieku, obok elementów nabytych, wrodzone pierwiastki osobowości. Skrajny 

empiryzm, który wyklucza wszelkie wrodzone atrybuty jest niezwykle rzadki, ale Wolniewicz 

w sporze empirystów z natywistami idzie bardzo daleko. Włącza do komponentów wrodzonych 

np. sumienie czy właśnie skłonność do zła. O charakterze człowieka pisał:  

W szczególności jest (…) niewrażliwy na wszelkie zabiegi pedagogiczne: żadne wychowanie nie zmieni 

charakteru.11 

Warto zwrócić uwagę, że historycznie większość konstruktywistycznych 

eksperymentów społecznych opierała się na założeniu, że w chwili pojawienia się na świecie 

ludzki rozum stanowi swego rodzaju „niezapisaną kartę” (tabula rasa), którą można wypełnić 

treścią  

w dowolny sposób. Człowiek zatem miałby być wytworem ekonomii, kultury i sił społecznych. 

W nich też należy szukać źródła zła występującego na świecie. We współczesnych debatach 

nierzadko argumentuje się, że nie istnieją dla człowieka żadne „pierwotne prawdy” 

(predyspozycje), wyprzedzające w czasie i determinujące jego egzystencję. W szczególności 

zaś nie ma żadnej danej, powszechnie obowiązującej moralności, według której istota ludzka 

jest zobligowana postępować. Nie ma też żadnych odwiecznych wartości. To człowiek sam 

tworzy dla siebie system aksjologiczny i własne, zindywidualizowane prawo moralne. 

Apogeum swojego rozwoju tendencja ta osiągnęła we współczesnej filozofii francuskiej, która 

w wolności ludzkiej widziała siłę nieograniczoną  

i mającą wpływ na wszystko, co dzieje się w świecie. Zdaniem francuskich egzystencjalistów 

w duchu J.P. Sartre’a, nie może być już mowy o istnieniu jakiejś z góry zadanej natury 

gatunkowej, która określałaby to, kim jesteśmy i kim moglibyśmy stać się w drodze rozwoju 

osobowego12. Każdy podmiot posiada swój, dla siebie najlepszy sposób samorealizacji  

i ekspresji własnego „ja”. Wystarczy go odnaleźć i postępować zgodnie z nim, aby osiągnąć 

stan samospełnienia. Z perspektywy tego antyesencjalistycznego indywidualizmu ludzki 

podmiot pozostaje w mocy dowolnie tworzyć oraz kształtować samego siebie i otaczającą go 

 
11 Ibid., s. 111. 
12 Por. J.-P. Sartre, Being and Nothingness: An Essay on Phenomenological Ontology, trans. H.E. Barnes, 
Washington Square Press, New York, NY, USA 1993, s. 21-54. Por. także N. Levy, Sartre, Oneworld, Oxford, 
UK 2002, s. 41-58. 



 10 

rzeczywistość. Jesteśmy niejako produktem własnej wolności, która wszystko może zmieniać 

w nas i w świecie13. 

Według Wolniewicza całość populacji ludzkiej rozpada się na dwie orientacje: 

„prawoskrętną” („formację typu A”) oraz „lewoskrętną” („formację typu B”)14. Pierwsza 

odznacza się zachowawczością i sceptycyzmem względem wprowadzania w życie 

holistycznych, rewolucyjnych projektów obliczonych na zaspokojenie pragnienia naprawy 

mechaniki społeczeństwa; opiera się na tym, co spontanicznie wyrosłe i sprawdzone. Druga ma 

tendencję do rozwijania inżynierii społecznej w imię utopijnych wizji kreacji „nowego 

człowieka”. Odmienne tendencje społeczno-polityczne obydwu wypływają z rozbieżnych 

poglądów (zwykle nieuświadomionych) na naturę ludzką. W uproszczeniu podział ten można 

kojarzyć w kontekście politycznym ze znacznie mniej precyzyjnymi pojęciami „prawicy”  

i „lewicy”15. Nietrudno dostrzec, że u podstaw idei fundujących szeroko pojętą „prawicę” 

doszukiwać się można metafizycznego esencjalizmu, podczas gdy jako źródło 

przeciwstawnych im idei „lewicowych” jawi się antyesencjalizm. Przedstawiciele orientacji 

prawoskrętnej mieliby zatem żywić przekonanie, że pod warstwą przygodnych zjawisk ukrywa 

się właściwa istota rzeczy, że istnieje jakiś wewnętrzny sens i logika bytu, prawda tego świata 

i obiektywny porządek moralny. Istota ludzka zaś nie konstytuuje siebie w pełni, lecz oscyluje 

w granicach pewnych z góry wyznaczonych, metafizycznych ram. Formacja typu B z kolei 

pogląd przyjmujący istnienie niezmiennej natury bytu i możliwości jej intelektualnego 

rozpoznania odrzuca, przypominając centralne przekonanie egzystencjalistów: „egzystencja 

wyprzedza esencję”.  

3.2. Natywizm 

Wspomniany wcześniej natywizm stanowi jeden z kluczowych elementów antropologii 

Wolniewicza. To jedno z dwóch przeciwstawnych stanowisk w sporze o to, czy istota ludzka 

przychodzi na świat obdarzona zadanym zawczasu trzonem osobowości, czy też jej osobowość 

kształtuje się wyłącznie w procesie wychowania i adaptacji do zastanych warunków 

 
13 Notabene, negacja istnienia natury ludzkiej również jest postawą, którą można interpretować jako pewne 
stanowisko antropologiczne. Por. Z. Musiał, B. Wolniewicz, Ksenofobia…, op. cit., s. 7. 
14 Główną przyczynę czyjejś przynależności do formacji A lub B Wolniewicz konsekwentnie widział w genach, z 
jakimi ten ktoś przyszedł na świat. 
15 Więcej na temat pojęć prawicy i lewicy zob. N. Bobbio, Prawica i lewica, tłum. A. Szymanowski, Fundacja 
im. Stefana Batorego-Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, Kraków-Warszawa 1996. 



 11 

środowiskowych. Stanowiskiem przeciwnym wobec natywizmu antropologicznego jest takiż 

empiryzm. 

 Skrajny empiryzm, który wykluczałby jakiekolwiek wrodzone pierwiastki osobowości 

raczej formułowany nie jest (zwłaszcza współcześnie: w dobie odkryć genetycznych). Spór 

toczy się jednak o istotne składniki osobowości. Nakreślmy najpierw, czym w ogóle dla 

Wolniewicza jest osobowość16. Otóż osoba ludzka to ogół tkwiących w kimś dyspozycji do 

zachowań (inaczej: możliwości albo skłonności). Część z nich to dyspozycje gatunkowe, czyli 

wrodzone instynkty (= popędy). Dwa są w człowieku najsilniejsze: samozachowawczy  

i płciowy, pozostałe są szczątkowe, zredukowane. Wszelkie inne ludzkie dyspozycje są 

indywidualne i one właśnie stanowią osobowość (patrz rys. 1.). Wśród dyspozycji 

indywidualnych znajdują się sprawności oraz intelekt, charakter, usposobienie (bierna 

wrażliwość) i temperament. Według Wolniewicza wrodzone są one wszystkie poza 

sprawnościami. Te ostatnie są nabyte w procesie wychowania, ale dzięki posiadaniu 

określonych talentów, złożonych z pozostałych czterech wrodzonych dyspozycji.  

 

Rys. 1. Osoba ludzka jako ogół tkwiących w kimś dyspozycji do zachowań 

Intelekt to (bierna) zdolność odróżniania prawdy od fałszu. Charakter to czynne 

odróżnianie dobra od zła (czynne, tzn. inicjujące określone działania). Usposobienie to bierna 

wrażliwość (np. na kształty czy dźwięki; od tej „czułości duszy na fakty określonego rodzaju” 

 
16 W kwestii struktury osobowości por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit.  



 12 

zależą, m.in., treści naszych wspomnień). Temperament to tempo reakcji i wygaszania reakcji 

(komponent energetyczny). Spór natywizmu z empiryzmem w filozofii dotyczy przede 

wszystkim charakteru i intelektu. Według Wolniewicza są one uwarunkowane tym, jaki zestaw 

konstytuujących nas genów odziedziczyliśmy po przodkach (ale nie tylko po nich, gdyż w 

procesie powstawania zygoty, w wyniku mutacji, pojawiają się predyspozycje nowe). Na nasze 

zachowania i postawy mają też – oczywiście – wpływ kształtujące nas procesy poznania i 

adaptacji do zastanych warunków środowiskowych, jednak granice tego wpływu są ściśle 

wyznaczone czynnikami genetycznymi, genotypem.  

Natywizm rozumiany jako nurt w obrębie teorii poznania oraz psychologii (inaczej: 

racjonalizm genetyczny) głosi tezę o istnieniu zestawu wrodzonych, podstawowych elementów 

wiedzy oraz zasad określających czy to formę, czy to treść asymilowanych przez umysł 

danych17. Tak rozumiani natywiści postulują oparcie wiedzy na apriorycznych prawdach 

początkowych, wrodzonych i niepowątpiewalnych, odnajdywanych przez podmiot we wnętrzu 

własnej subiektywności (jak u Platona, Kartezjusza, a współcześnie N. Chomsky’ego). W 

antropologii Bogusława Wolniewicza pojęcie natywizmu oznacza przede wszystkim pogląd o 

występowaniu w naturalnym uposażeniu człowieka nadanych  

z urodzenia i niezależnych od doświadczenia empirycznego cech struktury ontologicznej 

osoby18. Wedle tak pojmowanego natywizmu również ludzki rozum posiada zadaną z góry 

konstrukcję, która wyprzedza wszelkie doświadczenie zarówno chronologicznie, jak  

i logicznie: jako okoliczność warunkująca czynności poznawcze. Empiryzm genetyczny  

w ujęciu epistemologicznym odrzuca istnienie wrodzonych treści, utożsamiając rozum  

z niewyposażonym uprzednio w żadne prawdy narzędziem, które wyprowadza wiedzę  

w całości z doznań gromadzonych w drodze poznania zmysłowego (jak u Locke’a, Hume’a czy 

Quine’a). Empiryzm antropologiczny zaś głosi, że cechy osobowości są rezultatem 

doświadczeń. Według przeciwników natywizmu nie istnieją więc ani wrodzone idee, ani 

sztywne, zadane z góry wyposażenie osobowości. Empiryści postrzegają cechy człowieka jako 

niedookreślone, otwarte, plastyczne, uzależnione od ludzkiej woli i szczególnych okoliczności, 

wołające niejako o dopełnienie przez sam podmiot w drodze interakcji z jego środowiskiem. 

 
17 Zob. K. Ajdukiewicz, Zagadnienia i kierunki filozofii: teoria poznania, metafizyka, słowo wst. K. Szaniawski, 
Czytelnik, Warszawa 1983, s. 44-75. 
18 Por. B. Wolniewicz, Filozofia i wartości: z fragmentem „Księgi tragizmu” Henryka Elzenberga i jego uwagami 
o „Dociekaniach Wittgensteina”, t. III, Wydział Filozofii i Socjologii Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 
2003, s. 153; idem, Filozofia i wartości, t. IV, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2016, s. 
254. 



 13 

Dla natywistów zaś natura ludzka to pierwotna, statyczna, domknięta rzeczywistość. Jan 

Zubelewicz syntetyzuje tezę natywistyczną w słowach:  

Człowiek zaczyna się w chwili poczęcia, czyli od powstania zygoty. W tym momencie powstają in potentia 

wszystkie jego główne cechy, te, które go determinują i określają jego tożsamość.19 

Wolniewiczowska wizja człowieka posiłkuje się w pewnym zakresie dorobkiem nauk 

przyrodniczych, a zwłaszcza ustaleniami biologii ewolucyjnej. Powszechnie przyjmuje się 

pogląd nowoczesnej nauki, który mówi o genach jako determinancie niektórych cech urody 

fizycznej (np. koloru oczu i włosów). Wolniewicz idzie znacznie dalej, twierdząc, że podłoże 

genetyczne posiadają także inne właściwości człowieka20. „W chwili zapłodnienia – pisze 

filozof – tor życiowego rozwoju zarodka został już tak samo jednoznacznie określony jak tor 

rakiety kosmicznej w chwili jej odpalenia”21. Paleta potencjalności (możności), które mogą 

zostać urzeczywistnione w trakcie rozwoju osobniczego jednostki ludzkiej trwale tkwi już od 

chwili poczęcia w biologicznej strukturze człowieka. Wynika to wprost z rozpatrywania istoty 

ludzkiej w kategoriach wytworu ewolucji biologicznej i społecznej, ze szczególnym 

uwzględnieniem roli materiału genetycznego22. To właśnie ludzki genom ma odgrywać 

kluczową rolę w uformowaniu człowieka takim, jakim on jest. Wszystkie możliwości wzrostu, 

pewne sztywne ramy, które określają i nakierowują rozwój osobniczy w wyznaczoną stronę, 

zawarte są w niezmiennej konstrukcji człowieka ustalonej już u jego początku. Przypomina to 

znane z filozofii antyczno-średniowiecznej rozwiązania. Chodzi  

o hylemorfizm arystotelesowsko-tomistyczny oraz ideę „racji zarodkowych” (rationes 

seminales). To swego rodzaju „nasiona”, w których to – w postaci formy oczekującej na 

zaktualizowanie przez czynniki zewnętrzne – miał zostać zawarty potencjał danej rzeczy. 

W sporze o udział w kształtowaniu się tożsamości osobowej Wolniewicz wyraźnie stoi 

na stanowisku prymatu determinacji biologicznej nad kulturą23. Jednocześnie jednak jak 

 
19 J. Zubelewicz, Antropologia filozoficzna Bogusława Wolniewicza, „Edukacja Filozoficzna” 2020, nr 69, s. 183. 
20 Więcej na ten temat zob. S. Wróbel, Ewolucjonizm wobec architektury umysłu, „Principia. Pisma Koncepcyjne 
z Filozofii i Socjologii Teoretycznej” 2005, t. 41-42, s. 135-183. 
21 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 153. 
22 Wolniewicz jest jednym z autorów, którzy chcieli połączyć myśl filozoficzną z osiągnięciami współczesnej 
nauki: „Teorię ewolucji trzeba wreszcie wziąć w filozofii na serio”, B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 
4. 
23 Debata ta znana jest w dyskusji naukowej pod hasłem nature versus nurture (określenie pochodzi od Francisa 
Galtona). Spośród klasyków myśli filozoficznej – by z każdego obozu przywołać po kilka wybitnych postaci – po 
stronie stanowiska przyjmującego prymat natury wobec wychowania zdecydowanie wyróżniają się autorzy tacy 
jak Sokrates, Platon czy Augustyn z Hippony, natomiast większą uwagę do czynników środowiskowych w 
rozwoju osobowym przywiązywali m. in. Arystoteles, Tomasz z Akwinu czy John Locke. Zob. F. Galton, English 
Men of Science: Their Nature and Nurture, Macmillan & Co., London, UK 1874; G. Gottlieb, Synthesizing Nature-



 14 

najdalszy pozostaje od bagatelizowania znaczenia wpływów otoczenia w procesie dorastania. 

Za ich pośrednictwem człowiek odbiera m. in. elementarną formację moralną, którą określić by 

można jako kulturę społeczną. Ma ona przede wszystkim stawiać hamulce niewłaściwym, 

przyrodzonym skłonnościom tkwiącym w ludziach. Wolniewicz nie podziela jednak poglądu 

tych, którzy usiłują zewnętrzne wpływy wyeksponować i ustawić w jednym rzędzie  

z naturalnym uposażeniem człowieka, a nawet ponad nim. Posługuje się tu przykładem badań 

nad bliźniętami jednojajowymi, które rozdzielone po urodzeniu i przekazane do adopcji 

wychowywały się w różnych środowiskach, nie posiadając żadnego kontaktu ze sobą. 

Uderzające podobieństwa w osobowości, upodobaniach i nawykach bliźniąt wskazują na 

miażdżącą przewagę genów. Rozwój nowoczesnej nauki pod tym względem wydaje się 

przyznaje rację natywistom.  

Perspektywa ta wyklucza optymistyczną wiarę w możliwość skutecznej ingerencji 

człowieka we własną naturę w celu jej udoskonalenia tak, by powstał człowiek idealny jako 

ukoronowanie rozwoju materii. Próby zmierzające w kierunku naprostowania „rosochatego 

drzewa, z jakiego zrobiony jest człowiek”24, zwłaszcza z użyciem środków politycznych, często 

okazywały się przeciwskuteczne, a niejednokrotnie kończyły się tragicznie. Od epoki 

Oświecenia da się zaobserwować trwającą do dziś eskalację pragnień dotyczących uwolnienia 

pełni wewnętrznego potencjału człowieka (współcześnie np. w formie tzw. transhumanizmu25). 

Nie liczą się one z konsekwencjami, jakie niosą ludzkie poszukiwania doczesnej doskonałości. 

Wolniewicz realistycznie wskazuje, że doskonałość rozumiana  

w sposób immanentny i naturalistyczny jest niebezpieczną utopią. Iluzoryczność 

konstruktywistycznych eksperymentów z ludzką naturą obnaża zaś adekwatna do 

rzeczywistości odpowiedź na pytanie: kim jest człowiek? 

Choć Wolniewicz przedstawia swoją koncepcję z pozycji niekonfesyjnych, wyraźnie 

koresponduje ona z nauką św. Augustyna. Chodzi o jego ideę predestynacji: uprzedniego 

 

nurture: Prenatal Roots of Instinctive Behavior, Psychology Press, Lawrence Erlbaum Associates, Publishers, 
Mahwah, NJ, USA, 1997; M. Rutter, Genes and Behavior: Nature-Nurture Interplay Explained, Blackwell 
Publishing, Malden, MA, USA 2006. 
24 I. Kant, Przypuszczalny początek ludzkiej historii i inne pisma historiozoficzne, tłum. I. Krońska, A. Landman, 
M. Żelazny, wstęp M. Żelazny, Wydawnictwo Comer, Toruń 1995, s. 42. 
25 O perspektywie usprawniania człowieka z wykorzystaniem nowoczesnych technologii (tzw. transhumanizmie), 
zwłaszcza w kontekście oceny etycznej tego rodzaju praktyk, zob. Ulepszanie człowieka: perspektywa filozoficzna, 
red. G. Hołub, P. Duchliński, Wydawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum, Kraków 2018. Prymitywny sposób 
prowadzący do poprawienia natury ludzkiej, jak twierdzi Mircea Eliade, stanowiła wiara w czary. Pisze on: „(…) 
chodzi w niej [magii] o osiągnięcie doskonałości i autonomii, posługując się >>przykładem<< i >>siłami<< 
Kosmosu”, M. Eliade, Cosmologie si alchimie babiloniana, 2nd ed., Editura Moldova, Iași, Moldavia 1991, s. 115. 



 15 

wyboru do zbawienia lub potępienia (występuje ona obecnie w doktrynach wielu kół 

protestanckich)26. Uznanie decydującego wpływu czynników nadprzyrodzonych (łaski) na 

postępowanie moralne prowadzi do podobnego przekonania, jakie żywi autor Filozofii i 

wartości. 

Losy poszczególnych ludzi są odgórnie uwarunkowane, a możliwość wywierania 

wpływu na człowieka i jego postawę jest ograniczona. (Uznanie bądź nie ograniczonego 

wpływu na człowieka jest współcześnie jedną z cech dystynktywnych większości koncepcji 

pedagogicznych). Stanowisko to nie jest z konieczności równoznaczne z całkowitym 

kwestionowaniem wolności działania na rzecz determinizmu biologicznego. Nie oznacza 

przyjęcia perspektywy redukującej ludzką aktywność do zdepersonalizowanych, 

mechanicznych praw, które organizują funkcjonowanie świata przyrodniczego. Chodzi tu 

raczej o dostrzeżenie i wyeksponowanie rzeczywistych tendencji pojawiających się w naszym 

postępowaniu. Perspektywa antropologiczna Wolniewicza nie jest też zawężona do samej tylko 

biologiczności. Uwzględnia również sferę wartości, norm i celów człowieka oraz związaną z 

nią aktywność etyczną, duchową i religijną. Prowadzi go to do rozróżnienia między 

człekokształtnością a człowieczeństwem, o którym będzie okazja powiedzieć później.  

3.3. Melioryzm a zasada Sokratesa, i frazes Rousseau 

J. J. Rousseau głosił: „Człowiek jest z natury dobry”27. To nie jest dobrze sformułowana 

teza, ale frazes. Nie wiadomo, o jakiego „człowieka” chodzi, co to znaczy, że  

„z natury”, i na czym polega „bycie dobrym”. Słowa te jednak wyrażają powszechne dzisiaj 

przekonanie. Na czym ono polega – to widać w genialnie sformułowanej dwa i pół tysiąca lat 

temu zasadzie Sokratesa28: 

Ktokolwiek widzi wartość, ten pragnie jej istnienia. 

Tu wiadomo, że chodzi o każdego człowieka, który widzi wartość. Jaki charakter ma  

w istocie wartość (obiektywny, subiektywny, absolutny, relatywny)? To w tej konstrukcji jest 

 
26 Pogląd ten rozmija się z wykładnią Kościołów katolickiego oraz prawosławnego, w szczególności w zakresie 
problemu wolności woli, chociaż nie rozmija się z wierzeniami wielu ich wyznawców, chrześcijan. 
27 Por. B. Wolniewicz, Aksjomat Elzenberga, „Przegląd Filozoficzny” 2017, nr 4, s. 214. 
28 W kwestii zdefiniowania opozycji melioryzm-pejoryzm por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. Więcej na 
temat zasady Sokratesa zob. F. Copleston, History of Philosophy, vol. I: Greece and Rome. From the Pre-Socratics 
to Plotinus, Image Books, New York, NY, USA 1993, s. 108-111; B. Russell, The History Of Western Philosophy, 
American Book Stratford Press, Inc., New York, NY, USA 1945, s. 91, 92; idem, Wisdom of the West: A Historical 
Survey of Western Philosophy in Its Social and Political Setting, ed. P. Foulkes, Macdonald and Co. Ltd., London, 
UK 1959, s. 52, 53. 



 16 

bez znaczenia, nie stanowi problemu, bierze ona pod uwagę tylko zawsze obecny aspekt 

subiektywny. Ważne, że ktoś sam postrzega coś, co wartościuje dodatnio. To jednoznaczne 

sformułowanie Sokratesa głosi zatem, że wola („pragnienie”) idzie za rozumem („widzenie”). 

Ścieżką tego tzw. intelektualizmu etycznego podążyła cała filozofia niechrześcijańska29: od 

Platona, przez Arystotelesa, Epikura, aż po stoików. To przekonanie określane bywa jako 

melioryzm (od łac. melius – to, co lepsze) i wyłania się z niego obraz człowieka nad wyraz 

życzliwy.  

Wolniewicz prezentuje postawę przeciwną, tj. pejoryzm (od łac. peius – to, co gorsze). 

Nie głosi on, że „człowiek jest z natury zły” lub że „każdy, kto widzi wartość, pragnie jej 

zniszczenia”. Poprawnie logicznymi negacjami sformułowań optymizmu antropologicznego 

są: „Człowiek nie jest z natury dobry” (czyli: zdarzają się ludzie źli) oraz „Można widzieć 

wartość i jej nie pragnąć”. Innymi słowy: obok skłonności do dobra tkwi w człowieku 

skłonność do zła30. Wolniewicz pisze o tym tak: 

Melioryzm głosi, że człowiek dąży zawsze do tego, co obiektywnie lepsze (melius), chyba że zaćmiona jest 

jasność jego sądu (…) Pejoryzm jest jego negacją: człowiek nie zawsze dąży do tego, co obiektywnie 

lepsze, nawet gdy jasność jego sądu jest pełna.31 

Obydwa stanowiska udzielają odpowiedzi na pytanie: Unde malum? („Skąd zło – się 

bierze?”). Z pierwszego wynika, że musi ono pochodzić z zewnątrz (ze środowiska, w którym 

człowiek jest osadzony), z drugiego zaś wynika, że zło pochodzi z wnętrza człowieka (to 

wrodzony składnik jego duszy). Nie chodzi tu, oczywiście, o zło fizyczne (cierpienie). Źródłem 

cierpienia jest przyroda, a obecne jest wśród wszystkich istot żywych (zła dola). Chodzi o zło 

moralne (złą wolę – występującą tylko u ludzi). Przekonanie, że zło pochodzi  

z zewnętrznych wobec człowieka instytucji społecznych rozpowszechnił Rousseau oraz później 

– w znacznie większej mierze – Freud. Dziś jest ono powszechne w pedagogice, psychologii i 

myśli politycznej. 

Dla antagonistów Wolniewicza problem zła moralnego jest w gruncie rzeczy 

problemem o charakterze poznawczym. Ludzie postępują niewłaściwie, bo zwyczajnie nie 

wiedzą, co jest słuszne. Gdyby właściwie rozpoznali dobro, automatycznie obraliby je jako cel 

swojego działania. Przyjmuje się tu implicite, że rozum wywiera decydujący nacisk na wolę. 

 
29 Poza, jako jedynym, Lukrecjuszem. 
30 Por. B. Wolniewicz, Aksjomat…, op. cit., s. 123-125. 
31 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 232., Zob. również ibid., s. 214. 



 17 

Tymczasem Wolniewicz traktuje intelekt jako biernego obserwatora tego, co wydarza się w 

człowieku i wokół niego. Wola sama – niezależnie od intelektu – jest pierwotną, autonomiczną 

i nie podlegającą rozumowemu uzasadnieniu przyczyną działań człowieka („wola chce – bo 

chce” – powiada Wolniewicz). To skrajny antyintelektualizm etyczny  

i woluntaryzm (określany przez filozofa woluntatyzmem, by uniknąć skojarzeń  

z dowolnością). Wyraźnie sytuuje się on w opozycji do poglądu mistrza Wolniewicza – 

Henryka Elzenberga. Pogląd ten jest, zdaniem autora Filozofii i wartości, błędem w systemie 

Elzenberga32.  

Wolniewicz w swoim pesymizmie posuwa się daleko. W jego przekonaniu cechą 

charakterystyczną ludzkiej osobowości jest jej zasadnicza defektywność, rzutująca na 

skłonność do zła i nieumiarkowania. Ułomność ta nieustannie stawia opór wszelkim 

pozytywnym przejawom moralnej kondycji człowieka, a już tym bardziej utrzymanym  

w optymistycznym duchu wizjom historiozoficznym33. Potencjał do zła dominuje w ludzkiej 

naturze. Człowiek, który kieruje się w pierwszej kolejności naturalnymi skłonnościami 

bynajmniej nie będzie pragnąć doskonalenia swoich obyczajów czy fundamentalnych zasad 

etycznych. Będzie raczej nieumiarkowany, leniwy, chciwy i aspołeczny. Skłonności te nie są 

czymś dla człowieka przygodnym, mimochodnym czy też będącym głównie przedmiotem 

wolnego wyboru. Są one związane z naszą upadłą kondycją w sposób obligatoryjny  

i niemożliwy do wykorzenienia.  

Wolniewicz odrzuca również plotyńsko-augustyńską (prywatywną) koncepcję zła, 

wedle której jest ono tylko brakiem dobra. Przyznaje złu istnienie substancjalne34. W grę nie 

wchodzi zwykłe wypaczenie naturalnych żądz, ale wewnętrzna skłonność ku czystemu złu, 

świadome zwrócenie się do najciemniejszej otchłani. Zło stanowi wręcz substancję świata,  

 
32 Zob. B. Wolniewicz, Aksjomat…, op. cit., s. 277-288. Merytoryczną odmienność Wolniewicza od Elzenberga 
da się objaśnić jako równoważną różnicy dzielącej antropologiczne stanowiska tradycji platońsko-gnostyckiej oraz 
mazdajsko-manichejskiej. 
33 Jest to de facto zlaicyzowany dogmat chrześcijański o skażeniu ludzkiej natury przez zmazę grzechu 
pierworodnego. O pesymizmie antropologicznym Wolniewicza zob. B. Wolniewicz, „Z antropologii 
Schopenhauera”, [w:] idem, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 111-130 oraz idem, „Epifania diabła”, [w:] idem, 
Filozofia…, t. I, op. cit., s. 222-237. Por. także P. Okołowski, „O geniuszu antropologicznym. Wariacje 
schopenhauerowskie”, [w:] Skłonność metafizyczna: Bogusławowi Wolniewiczowi w darze, red. M. Omyła, 
Wydział Filozofii i Socjologii Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 1997, s. 241-265. 
34 Czyni tak też polski pisarz i filozof Stanisław Lem, niezwykle ceniony przez Wolniewicza choćby ze względu 
na wyłaniającą się z jego powieści i tekstów dyskursywnych antropologię filozoficzną. Por. B. Wolniewicz, 
Filozofia…, t. I, op. cit., s. 233. Rekonstrukcję sposobu, w jaki Lem usiłuje rozwikłać zagadkę zła, zawiera praca 
Pawła Okołowskiego, Materia i wartości: neolukrecjanizm Stanisława Lema, Wydawnictwa Uniwersytetu 
Warszawskiego, Warszawa 2010, s. 53-56, 67-84, 386-391. 



 18 

a więc jest czymś obiektywnym i podstawowym. Dobro zaś jawi się jako rzeczywistość wobec 

niego przeciwna (ontologicznie równorzędna).  

W tym względzie Wolniewicz bez wahania odrzuca znaczną część tradycji filozofii 

klasycznej. Ufundowany na intelektualizmie etycznym Sokratesa optymizm antropologiczny, 

w mniej lub bardziej radykalnej postaci, sięga aż do Oświecenia i znajduje swój skrajny wyraz 

w filozofii społecznej Rousseau. Jeszcze później funduje systemy wielu wybitnych filozofów 

zachodnich, reprezentujących bardzo zróżnicowane orientacje, z Karolem Marksem na czele35. 

Istota ludzka jest dobra, więc źródła zła istniejącego w świecie szukać trzeba  

w społeczeństwie, które niejako wtórnie deformuje charakter człowieka, wchodzącego  

w świat jako pierwotnie dobry. U Rousseau źródłem zła jest przede wszystkim własność 

prywatna, u Marksa powiązany z tą pierwszą wyzysk, a u Freuda – kultura. Aby wydobyć owo 

naturalne dobro tkwiące w ludzkiej naturze, proponuje się utopijne projekty emancypacyjne, 

odrzucenie dotychczasowych obyczajów i obalenie rygoru opresyjnych norm i struktur 

społecznych. Jeśli prawodawca ustanowiłby takie instytucje społeczne, które nie będą 

deprawować członków społeczeństwa, wówczas oryginalnie dobra natura miałaby zostać 

całkowicie zaktywizowana – „czyste dobro z ludzi popłynie”.  

Antropologia Wolniewicza wpisuje się w nurt silnie pesymistyczny, utrzymany  

w duchu szerokiej tradycji intelektualnej wywodzącej się od św. Augustyna. Kontynuowali ją 

w umiarkowanej wersji Thomas Hobbes i Immanuel Kant, a nade wszystko szczególnie 

poważany przez twórcę ontologii sytuacji radykalny Artur Schopenhauer. 

Według koncepcji św. Augustyna, a także konsekwentnych w antropologii 

augustynistów, jakim byli Marcin Luter oraz Jan Kalwin, istota ludzka została doszczętnie 

skorumpowana przez niedoskonałość, którą w języku teologii nazywa się grzechem 

pierworodnym. Człowiek stał się bytem upadłym w stan radykalnego zła i zepsucia, którego 

nic nie jest w stanie zmienić. Państwo pełnić powinno zatem rolę „bicza Bożego”, który 

ujarzmia i trzyma w ryzach irracjonalne i doszczętnie zdeterminowane ludzkie bydlęta,  

a raczej demony. Na gruncie antropologii augustynizmu i klasycznego protestantyzmu istota 

ludzka jest z gruntu zła, a dobro czynić może jedynie  

w wyniku zewnętrznej Bożej interwencji. Własnymi siłami nic trwałego i dobrego wznieść nie 

zdoła, a pycha pcha ją do coraz to nowych, utopijnych i zbrodniczych przedsięwzięć. Człowiek 

 
35 Wolniewicz w kilku istotnych kwestiach (głównie materializmu historycznego, czyli socjologii Marksa) do 
końca życia uważał się za marksistę. Jako najważniejszy błąd systemu Marksa wskazywał zaś właśnie chybioną 
antropologię. 



 19 

– aby postępował dobrze – potrzebuje w swoim życiu drogowskazów, które pokazują mu, jak 

dobrze i godnie żyć – co stwarza potrzebę silnej hierarchii, porządku  

i autorytetu. Z takiej koncepcji człowieka rodzi się w ciągu dziejów filozofii politycznej wizja 

państwa autorytarnego, choć z tego samego fundamentalnego założenia antropologicznego 

można wywieść też konkluzję przeciwną. Uczynili to ojcowie założyciele Stanów 

Zjednoczonych, zakładając, że należy możliwie najbardziej osłabić czynnik władzy 

politycznej, by państwo nie stało się groźnym narzędziem w rękach upadłego człowieka. 

Poglądy polskiego myśliciela na naturę człowieka korespondują jednak najwyraźniej  

z wizją Schopenhauera, do którego zresztą wprost nawiązuje m. in. w poświęconym mu eseju, 

nazywając go jednym ze swoich wielkich mistrzów36. Paweł Okołowski o Schopenhauerze 

pisze tak: 

Według Schopenhauera, człowiek jest zlepkiem egoizmu, litości i złośliwości. Nikt nigdy niczego gorszego 

o nas nie powiedział. Otóż za czyny ludzkie odpowiadają jedynie trzy wrodzone i niezmienne skłonności: 

egoizm, współczucie i złośliwość właśnie. Poczucia sprawiedliwości filozof nie uwzględniał (utożsamił je 

z litością), co wyostrzyło tylko jego antropologię.37 

Natomiast stanowisko Wolniewicza, wyraźnie pesymistyczne i przyznające złu 

istnienie substancjalne, jego uczeń nazywa „neomanicheizmem” i sam zalicza Wolniewicza  

w poczet „czterech wielkich manichejczyków polskich”, obok Mariana Zdziechowskiego, 

Czesława Miłosza i Stanisława Lema 38. Człowiek według Wolniewicza jest nie tylko słaby  

i niedoskonały, ale w jego naturze tkwi pierwiastek iście diabelski, przez który należy rozumieć 

bezinteresowne okrucieństwo i nieżyczliwość: 

 
36 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 111.  
37 Syntetyczny zarys rekonstrukcji najważniejszych poglądów Schopenhauera w dziedzinie antropologii 
Okołowski zakańcza tak: „Owe trzy zadatki składają się na charakter osoby (zawsze w różnych proporcjach), a 
to w nim przede wszystkim przejawia się natura ludzka. Charakter jest jakby transformatorem przekształcającym 
różnorakie motywy (okoliczności zewnętrzne i wewnętrzne) w konkretne działania. Autor był w filozofii 
racjonalistą i empirystą: natury ludzkiej, jako metafizyk, >>się domyślał<< (na bazie wielkiej erudycji), a jej 
teorię logicznie opracował tak, by zgadzała się z doświadczeniem. Taka filozoficzna robota to sprawa geniuszu. 
Od Schopenhauera można się uczyć, czym jest filozofia”, P. Okołowski, Filozofia i los: szkice tychiczne, 
Towarzystwo Autorów i Wydawców Prac Naukowych „Universitas”, Kraków 2015, s. 52. 
38 Por. P. Okołowski, Filozofia…, op. cit., s. 80, 313. Manicheizm był stworzonym przez perskiego proroka 
Maniego (Manesa) nurtem filozoficzno-religijnym, którego istnienie datuje się na okres ok. III-V w. po Chr. Jego 
wyznawcy, kontynuując i rozwijając tradycję gnostycką oraz nawiązując do mazdaizmu i zaratusztrianizmu, 
głosili dualną zasadę dobra i zła. Dobro i zło miały nieustannie pozostawać ze sobą w konflikcie. Z punktu 
widzenia metafizycznego dualizmu manichejczycy krytycznie oceniali istnienie świata, jak i obecność w nim 
człowieka. Deklarowali wręcz pogardę dla rzeczywistości zbudowanej z materialnego tworzywa, a także 
orientowali swoją aktywność na perspektywę uwolnienia pierwiastka duchowego z więzienia w fizycznym ciele. 
Ich praktyczna egzystencja cechowała się rygorem surowej ascezy. Zob. S. Blackburn, The Oxford Dictionary of 
Philosophy, Oxford University Press, Oxford, MS, USA 1996, s. 229, 230; The Cambridge Dictionary of 
Philosophy, ed. R. Audi, ed. II, Cambridge University Press, Cambridge, UK 1999, s. 532. 



 20 

Bezinteresowna nieżyczliwość istnieje. Co więcej, jest to potężna siła – duchowa i społeczna – 

która jest emanacją jakichś ciemnych sił wszechświata.39 

3.4. Diabelstwo 

Mit diabła to jeden z najstarszych mitów w dziejach. Pojawił się 5000 lat temu  

w mazdaizmie – dualistycznej religii starożytnych Irańczyków40. Na dwubóstwo  

w mazdaizmie składa się Ahura Mazda (Ormuzd, bóstwo królestwa jasności, dobra) oraz Angra 

Manju (Aryman – bóstwo królestwa ciemności, zła). Istota Arymana polega na tym, że czyni 

zło bezinteresownie. Nie musi tego robić, ale robi to just for fun. To ważna dystynkcja. 

Wszelkie inne nieprzyjazne, mityczne istoty niosą cierpienie, działając we własnym – 

wyznaczonym swoją naturą – interesie (np. wampiry potrzebują krwi, by przeżyć). Aryman, 

prefiguracja postaci diabła41, robi to bezinteresownie: tylko z miłości do zła42. Przyczyną nie 

jest więc zwykły egoizm czy popędliwość, a osobliwość charakteru. O ile jednak określenie 

„diabeł” obecnie wywołuje uśmiech politowania, przywołując prymitywne wyobrażenia 

pochodzące z ludowych podań, o tyle określenie „diabelstwo” potrafi już zabrzmieć w uszach 

współczesnego człowieka niepokojąco. Właśnie pojęciem diabelstwa posługuje się 

Wolniewicz, by oddać zidentyfikowany przez niego istotowy element natury ludzkiej i świata 

w ogóle. Ten „nieczysty duch”, jak wskazuje, odznacza się świadomą złą intencją, 

rozmiłowaniem w nikczemności i szczególnym zagęszczeniem uchwytnych manifestacji zła. 

Znamienna jest też cierpliwość w ukrywaniu swojego istnienia i działania – wyczekuje on 

dogodnej chwili, by się ujawnić i wybuchnąć feerią form i rodzajów nieprawości. Wolniewicz 

upatruje w nim działanie tajemniczej, pierwotnej siły, która towarzyszy ludziom od zarania ich 

dziejów i nakłania jednostki ludzkie do złego postępowania. Zwraca uwagę, że podążanie za 

 
39 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 122. Joanna Górnicka-Kalinowska, referując i komentując tok 
rozumowania Wolniewicza, zanotowała: „Czy zatem istnieje zło absolutne? Tak, i łatwo je rozpoznać: jest to 
bezmiar cierpień ludzkich, obozy śmierci, okrucieństwo, nikczemność, Katyń, Treblinka, bezinteresowna radość z 
cudzego nieszczęścia”, J. Górnicka-Kalinowska, Moralista i analityk, „Przegląd Filozoficzny – Nowa Seria” 2018, 
nr 3, s. 343. Nt. problemu zła w myśli filozoficznej zob. Koncepcje i problemy filozofii zła, red. R. Wiśniewski, 
M. Jaranowski, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, Toruń 2009; M. Gołaszewska, 
Fascynacja złem: eseje z teorii wartości, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa-Kraków 1994; I. Kant, O 
obecności złego pierwiastka obok dobrego, czyli zło radykalne w naturze ludzkiej, tłum. B. Wolniewicz, „Res 
Publica” 1991, nr 2, s. 148-157; M. Zdziechowski, Pesymizm, romantyzm a podstawy chrześcijaństwa, t. I, 
Hachette Polska, Warszawa 2011, par. Zło w oświetleniu św. Augustyna. 
40 O micie diabła oraz jego pojęciu skonceptualizowanym za pośrednictwem aparatury analizy filozoficznej zob. 
B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 224-237. 
41 Wzorzec osobowego zła znajduje później swoje odzwierciedlenie w zaratustrianizmie, judaizmie, 
chrześcijaństwie, manicheizmie oraz w islamie. 
42 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 228. 



 21 

złem samym w sobie nie znajduje żadnego racjonalnego (choćby pragmatycznego lub 

utylitarnego) uzasadnienia: 

W wielkich epifaniach XX wieku, jak Katyń i Treblinka, najbardziej uderza nie ich groza, lecz ich utylitarny 

bezsens. (Ten sam, który spotykamy w mikro-epifaniach, jakimi są tzw. czyny chuligańskie.) Pytanie >>Po 

co to zrobiono?<< nie znajduje utylitarnie dobrej odpowiedzi. Stąd bierze się poczucie ich irracjonalności 

– pozornej oczywiście, bo mierzonej niewłaściwą dla nich miarą43 

Wiek XX jest dla polskiego filozofa szczególnym apogeum eskalacji zła 

manifestującego się w świecie, epoką triumfu „mocy piekielnych”, prawdziwym czasem 

„epifanii diabła”, która nie znajduje żadnego analogonu w dotychczasowej historii 

cywilizacji44. Moment przełomowy, gdy „diabeł został spuszczony z łańcucha”, datować 

miałby się od rozpoczęcia  

I wojny światowej, wraz z przeminięciem wcześniejszej europejskiej formacji duchowej.  

Co ważne, miłość do zła, jak każda miłość, może być czynna (jako zła wola), ale 

również bierna (jako zła radość); obydwa aspekty mogą się pojawiać osobno45. Decydujące 

świadectwo istnienia i realnego działania w świecie złej zasady Wolniewicz dostrzega właśnie 

w zjawisku odczuwania triumfalnej satysfakcji z powodu cudzego niepowodzenia, określanego 

terminem schadenfreude46. Za jego pośrednictwem można doświadczyć zła samoistnego. Pisze 

Wolniewicz:  

(…) zawiść jest >>jeszcze ludzka<< o tyle, że ma przymieszkę egoizmu; martwi nas, że ktoś ma coś, czego 

my nie mamy, a co może rzeczywiście byłoby nam potrzebne. Tymczasem z ową uciechą jest inaczej: jest 

bez przymieszek, czysta jak kryształ czarnego kwarcu47.  

Jak stwierdza filozof w sposób już zupełnie jednoznaczny, pewna część populacji 

ludzkiej rodzi się z gruntu niegodziwa, nieodwracalnie zdeprawowana, a przy tym w znacznej 

mierze immunizowana na ucywilizowanie przez kulturę. Rodzaj ludzki dzieli więc Wolniewicz 

– jak Augustyn i Anzelm - w sposób trwały na dwie zasadniczo różne populacje: na tych, co są 

„z dobrego nasienia” i na tych, co pochodzą „ze złego nasienia”48.  

 
43 Ibid., s. 234. 
44 Por. ibid., s. 223, 233-237. 
45 Zatem miłość do zła stanowi sumę logiczną złej woli i złej radości. 
46 Por. ibid., s. 122, 123. 
47 Ibid. 
48 Ibid., t. II, Wydział Filozofii i Socjologii Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 1998, s. 205. 



 22 

 

 Antyczna typologia wyróżnia cztery poziomy rzeczywistości: 1/. żywioły – przyroda 

nieożywiona; 2/. życie organiczne – przyroda ożywiona; 3/. czucie – królestwo zwierząt, oraz 

4/. racjonalność – życie rozumne. Pierwiastek diabelski, choć ujawnia swoją obecność 

(sprawczą postać) na poziomie czwartym, to gnieździ się już na poziomie pierwszym –  

w informacji genetycznej zawartej w łańcuchach DNA, ale działa (grasuje) na poziomach 3/  

i 4/49,. Wbrew religijnym wyobrażeniom Wolniewiczowskie pojęcie zła ma charakter 

bezosobowy (uniwersalna potencja, dyspozycja) i w pewnym stopniu (co do nośnika) 

znaturalizowany: 

Tak pojęty diabeł to nie jest żadna osoba, tylko pewna siła kosmiczna niewiadomego pochodzenia, która 

działa w nas i poprzez nas, i której obecność w świecie przedstawiamy sobie w micie jako działania jakiejś 

osoby50.  

Istnieją, według Wolniewicza, ludzie składający się ze złej substancji,  

u których negatywny pierwiastek zyskuje nawet absolutną dominację, nie ma jednak nic 

nadprzyrodzonego w tym fakcie51. W filozofii moralnej Wolniewicza figura „księcia 

 
49 Por. ibid., t. I, op. cit., s. 230, 231. „Wola to kwestia charakteru: zła wola to zły charakter. Jednakże charakter 
jest wrodzony, a co wrodzone to zdeterminowane już na poziomie molekuły DNA, a więc na poziomie żywiołów. 
W owej nitce kwasu dezoksyrybonukleinowego zła wola u tego, co jako dojrzały osobnik z niej się wyłoni, jest już 
zapisana. Układ nukleotydów, który w języku kodu genetycznego znaczy to samo, co w języku etnicznym Polaków 
znaczą słowa „zły charakter”, nie jest żadną „zwykłą cechą ludzką”. Jest to miłość zła, wpisana – nie przez ludzi, 
rzecz jasna – w chemiczny ustrój świata. To ów kod zawiera ją w sobie i transmituje coraz dalej i dalej”, ibid., s. 
231. 
50 Ibid., s. 228. 
51 Jacek Jadacki podsumowuje analizę Wolniewiczowskiej teorii zła, wyliczając i opisując osiem zasadniczych 
twierdzeń, które miałyby ją konstytuować: „1) Zło polega na wyrządzaniu innym krzywdy. Norma niewyrządzania 
innym zła jest – według Wolniewicza – konsekwencją zasady klasycznej sprawiedliwości: suum cuique 
(>>każdemu, co mu się należy<<). >>Najstarszą formą idei sprawiedliwości<< jest odwet). 2) Wyrządzanie 
komuś krzywdy jest czym innym niż szkodzenie mu. Wolniewicz podkreśla, że norma >>Nikomu nie szkodź<< jest 
logicznie niezależna od normy >>Nikogo nie krzywdź<< 3) Ludzie mają naturalną skłonność do czynienia zła. W 
sformułowaniu Wolniewicza: >>Diabeł jest to miłość zła<<. >>Istnieje miłość zła>>. >>Diabeł [scil. grzech 
pierworodny] istnieje<<. 4) Skłonność ta ma składnik wolicjonalny i emocjonalny. W sformułowaniu 
Wolniewicza: >>Miłość zła = zła wola + zła radość<<. 5) Składnik wolicjonalny polega na tym, że ludzie chcą 
czynić zło. W sformułowaniu Wolniewicza: >>ZŁA WOLA [jest to] dążenie do zła, czyli do czegoś, o czym nie 
tylko wie się, że jest złem, lecz i dąży się doń DLATEGO właśnie, że jest złem<<. 6) Składnik emocjonalny polega 
na tym, że czynienie zła sprawia ludziom bezinteresowną radość. W sformułowaniu Wolniewicza: >>Zła radość 
[to] radość z urzeczywistniającego się zła, upodobanie w nim<<. >>Diabeł jest bezinteresowny<<. 7) Naturalna 
skłonność do czynienia zła nie wygasa mimo krótszych lub dłuższych okresów, w których nie może się ujawnić. W 
sformułowaniu Wolniewicza: >>Diabła cechuje wielka cierpliwość<<. 8) Skłonność ta w pewnych okresach 
stopniowo się potęguje, aby w końcu wybuchnąć wielkim złem. W sformułowaniu Wolniewicza: >>Wielkie zło 
pojawia się na świecie nie nagle, tylko drogą małych kroków, z których każdy w stosunku do poprzedniego wygląda 
niewinnie<<”, J. Jadacki, O niektórych poglądach filozoficznych Bogusława Wolniewicza, „Przegląd Filozoficzny 
– Nowa Seria” 2018, nr 3, s. 327, 328. Jest to paradygmat wolniewiczowskiej interpretacji fenomenu zła, 
opracowany poprzez z jednej strony wybranie z pism filozofa pewnych fragmentów i nadanie im uporządkowanej 
struktury, jednak z drugiej strony również wycięcie tych treści, które wydają się stanowić naleciałość teologii 
chrześcijańskiej, nauczania mazdajsko-manichejskiego oraz wierzeń gnostyków – i z tego też powodu pozostają 
niewiarygodne z punktu widzenia światopoglądu laickiego. 



 23 

ciemności” wyraża i ucieleśnia negatywną, groźną stronę istoty ludzkiej. Jest ona czymś więcej 

niż brakiem skrupułów czy niezdolnością do współodczuwania z bliźnimi  

w połączeniu z dbałością o własny tylko interes52. Nie mamy tu jednak do czynienia z żadnym 

wyższym i pozaludzkim bytem duchowym, który posiada świadomy, osobowy charakter oraz 

rozbudowaną racjonalność, dzięki którym miałby działać w sposób celowy. Diabelscy bywają 

tylko ludzie (choć potencjalnie także jakieś inne istoty rozumne w kosmosie, obdarzone 

diabelstwem). 

Odrzucenie (czy raczej abstrahowanie od) perspektywy teistycznej przez Wolniewicza 

nie oznacza jednak postawy naturalistycznej. Jego zdaniem w myśleniu o świecie orientowano 

się dotąd głównie na jedną nieskończoność – „w dal”. Należy jednak uwzględnić drugi 

nieskończony wymiar rzeczywistości – „w głąb”. To w nim tkwi „zło molekularne”. To zaś 

prowadzi do odkrycia rzeczywistości duchowej, transcendującej świat fizyczny 

(empiryczny)53. W rozumieniu ogólnometafizycznym Wolniewicz, za Pitagorasem  

i Platonem, a przeciw choćby Demokrytowi i Epikurowi, głosi tezę o istnieniu obok przyrody 

czegoś, co poza nią wykracza, chociaż molekularnie jest w niej obecne (przejawia się). Dla 

Wolniewicza człowiek nie należy w całości do świata biologiczno-fizykalnego, lecz w pewnej 

mierze poza niego „wystaje”. Poza światem materialnym mamy do czynienia ze światem ducha, 

jak w greckiej metafizyce bądź klasycznej myśli chrześcijańskiej. 

Choć realne istnienie zła stanowi nieodłączny składnik tradycji chrześcijańskiej, 

współcześnie wiara w tę prawdę religijną stopniowo zanika wśród większości wyznawców 

chrześcijaństwa. Wielu z nich wręcz odnosi się do niej z politowaniem i traktuje  

w najlepszym razie jako anachronizm54. Stanowisko Wolniewicza jest o tyle oryginalne, że nie 

przyjmuje prawdziwości wielu artykułów wiary chrześcijańskiej: na przykład odrzuca ideę 

sprawiedliwego Boga, który miałby karać za złe czyny bądź osobnego miejsca czy stanu, w 

 
52 Obecnie powszechnie uważa się, że nie ma diabelstwa – jest „brak empatii”. Źródłem takiego stanu rzeczy jest 
melioryzm Rousseau (człowiek jest z natury dobry, więc zło musi pochodzić z instytucji społecznych) oraz 
freudowskie odrzucenie introspekcji – dotąd podstawowej władzy poznawczej w całej pozytywnej filozofii. 
Odrzucenie wglądu w swoje motywy jako narzędzia filozofii skutkuje odrzuceniem idei diabelstwa. Por. P. 
Okołowski, Antropologia…, op. cit. 
53 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 231. Owo spostrzeżenie Wolniewicza nawiązuje do koncepcji 
dwóch nieskończoności, którą rozwijał francuski filozof Blaise Pascal (rzeczy nieskończenie małych oraz 
nieskończenie wielkich). 
54 Polemiczne względem perspektywy Wolniewicza ujęcie zagadnienia absolutnego zła, które wyraźnie dominuje 
dziś w filozofii i kulturze popularnej przynosi m. in. eseistyka Leszka Kołakowskiego. Nie dostrzega się tam w 
pojęciu diabła, poza sferą kulturowej symboliki, żadnej treści – w szczególności straszliwej, metafizycznej 
realności, tajemnicy budzącej lęk. Zob. L. Kołakowski, Czy diabeł może być zbawiony i 27 innych kazań, red. A. 
Kołakowska, wyd. II, Społeczny Instytut Wydawniczy ZNAK, Kraków 2012. 



 24 

którym potępieńcy mieliby tę karę (po śmierci) ponosić. Z drugiej strony podtrzymuje on 

przekonanie o istnieniu pierwiastka zła w człowieku oraz wiarę w toczącą się w świecie walkę 

dobra ze złem. 

3.5. Konsekwencje pedagogiczne 

Warto zwrócić uwagę, że w ramach stylu myślowego Wolniewicza obalony zostaje 

model ludzkiej psychiki, jaki na mocy ideologicznego trendu dzisiejszych czasów dominuje  

w filozofii czy w ogóle w humanistyce. Wraz z nim Wolniewicz odrzuca nadbudowane nad 

meliorystycznym obrazem człowieka „postępowe” rozwiązania z zakresu pedagogiki, takie jak 

wiara w możliwość spontanicznej samorealizacji czy tzw. „wychowanie bezstresowe”.  

U znacznej części współczesnych autorów obraz natury ludzkiej określają dwie 

charakterystyczne cechy: 1) zasadnicza pozytywność (zorientowanie na ludzką siłę  

i możliwości, a nie słabości i ograniczenia), dzięki czemu rozwój człowieka ma przebiegać  

w sposób samorzutny i harmonijny; 2) brak wrodzonego uposażenia mentalnego, które miałoby 

determinować ludzkie zachowanie, czego konsekwencją jest uznanie bodźców ze strony 

środowiska za główne źródło nieporządku w życiu człowieka. Zgodnie z tym przekonaniem 

wystarczy podjąć próbę zreformowania „ekosystemu społeczno-instytucjonalnego”, żeby 

wyeliminować z ludzkiego życia generowane właśnie przez instytucje społeczne zło. 

Współczesne koncepcje pedagogiczne odrzucają pogląd, jakoby dzieci w procesie 

wychowawczym potrzebowały bodźców hamujących złe skłonności. Dziecko nie musi 

podporządkowywać się rodzinie, wychowawcom szkolnym czy kanonowi reguł 

obowiązujących w instytucjach edukacyjnych. Wystarczy nie zakłócać spontanicznego toku 

jego rozwoju, by samoistnie rozwinęły się w nim wszystkie, w końcu pozytywne  

z założenia, pierwotne potencje i zdolności. Tymczasem studia nad zagadnieniem istoty 

człowieka prowadzą Wolniewicza do zgoła odmiennego, rygorystycznego modelu 

edukacyjnego55. Współczesną wersją optymizmu antropologicznego jest tzw. „psychologia 

humanistyczna”, której przedstawiciele traktują to, co naturalne, jako koniecznie dobre  

i wartościowe. Dobro ma mieć, według niej, źródło zawsze w samym człowieku, natomiast zło 

moralne wywoływane jest czymś poza człowiekiem. Wolniewicz odrzuca wszystkie teorie 

zachowań społecznych, w myśl których postawy i działania waloryzowane negatywnie 

 
55 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 283. Zob. także J. Zubelewicz, „Przyczyny przemocy uczniów 
wobec nauczycieli. Pedagogika akademicka a pedagogika Johanna F. Herbarta i Bogusława Wolniewicza”, [w:] 
Wychowanie i kształcenie w systemach politycznych: praca zbiorowa, red. E. Anhalt, D. Stępkowski, 
Wydawnictwo Salezjańskie-Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego, Warszawa 2012, s. 
185-211. 



 25 

wynikają z wpływu czynników środowiskowych. Słynne już są jego słowa o tym, że „okazja 

nie czyni złodzieja – ona go tylko ujawnia”. Szeroko pojęte zło społeczne pochodzi z wnętrza 

człowieka, jest konsekwencją jego wyborów, a nie kolorytu otoczenia w rodzaju warunków 

ekonomicznych czy psychologicznych obciążeń jednostki56. Istnieją ludzie po prostu źli, 

twierdzi filozof. Doskonale rozumie on, że ludzie, podobnie jak tworzone przez nich instytucje 

społeczne, nie są pierwotnie bytami doskonałymi, a także nie dają się istotowo udoskonalić. 

Dlatego też nie podziela prometejskiej wiary, zgodnie z którą ustanowiwszy wyższej próby 

urządzenia prawno-instytucjonalne, będziemy w stanie rozwiązać wszystkie zasadnicze 

trudności trapiące ludzkość. W konsekwencji zachowuje postawę sceptyczną wobec wszelkich 

utopijnych, konstruktywistycznych eksperymentów. 

4. Podsumowanie 

Niektórzy myśliciele ograniczają się do filozofii kontemplacyjnej. Przyjmują 

perspektywę czystego abstrakcjonizmu i pozostają na płaszczyźnie wysoce spekulatywnej w 

oderwaniu od praktyki społecznej. Wolniewicz do nich się nie zalicza. Usiłuje zwrócić się ku 

materii współczesnego życia publicznego i zabrać głos w debatach aktualnie żywych w 

przestrzeni publicznej. Jego wypowiedzi w zakresie życia społecznego wypływają z szerszego, 

niezmiernie precyzyjnie budowanego i uporządkowanego obrazu świata i weń się wpisują. 

Zamiast mnogości przygodnych detali autor Filozofii i wartości odmalowuje konsekwentny, 

spójny wewnętrznie pejzaż. Jest on w wyraźnym konflikcie z trendami, które na przestrzeni 

kilku ostatnich stuleci zdominowały samorozumienie człowieka. Dotyczy to zwłaszcza 

melioryzmu oraz „spłaszczonej” wizji człowieczeństwa, zakładanej implicite przez 

psychoanalizę czy marksizm57. Wychodząc od fatalistycznej filozofii Schopenhauera, którego 

stał się niejako duchowym sukcesorem, Wolniewicz wzywa do powrotu do uprawiania teologii 

zła (wobec jego wszechobecności w świecie). Ta bowiem – w przeciwieństwie do współczesnej 

socjologii i psychologii – ma szansę oprzeć się optymistycznym tendencjom58. W tym upatruje 

szansę na uwolnienie współczesnej umysłowości od wpływów Sokratesa  

 
56 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 123, 124. 
57 „Spłaszczoną”, albowiem kultura intelektualna owładnięta ideami scjentyzmu, irracjonalizmu i egalitaryzmu 
rzutuje na zredukowane postrzeganie człowieka głównie przez pryzmat kategorii fizykalnych (biologiczność)  
i sentymentalnych (emocje). 
58 Por. ibid., s. 235. 



 26 

i Rousseau, a w konsekwencji przywrócenie zagubionej w toku dziejów świadomość zła  

i konieczności walki z nim o ludzkie dusze59. 

Myśl filozoficzna Wolniewicza nie wyczerpuje się, rzecz jasna, w przyjmowanej w jej 

obrębie antropologii, ale ją właśnie obiera za fundament. Polemika Wolniewicza z myśleniem 

kręgów lewicowo-liberalnych i lewackich ma charakter nade wszystko właśnie 

antropologiczny. Koncepcja człowieka wspomnianych środowisk okaże się w tym świetle 

ułomna, bo ignoruje fakt, że istota ludzka jest naznaczona daleko idącą niedoskonałością. Myśl 

społeczna nadbudowana nad antropologicznym pesymizmem sprzeciwia się 

konstruktywizmowi politycznemu, krytykując utopijno-socjalistyczne zapędy zwolenników 

melioryzmu oraz płasko pojętego racjonalizmu. W tej perspektywie podłożem duchowym 

socjalizmu, a właściwie wszelkich form myślenia lewicowego, okazuje się pycha (superbia), 

która skłania ludzki intelekt do buntu przeciw obiektywnemu porządkowi świata. Przesadna 

wiara w człowieka leżąca u podstaw teorii politycznej obozu lewicy i ogółu właściwych jej 

przekonań prowadzi do wyeliminowania z horyzontu myślenia problemu zła i ludzkiej 

niedoskonałości. To z kolei owocuje rozmaitymi formami politycznego, religijnego  

i kulturowego liberalizmu60, w skrajnych przypadkach zaś do egalitaryzmu i utopijnych 

projektów społecznych. Dla lewicy, jak zauważa brytyjski filozof Roger Scruton, źródłem 

niesprawiedliwości nie jest wrodzona nam natura, lecz hierarchie, które wytwarza 

spontanicznie kultura61. W skłonności myślowej lewicy można dostrzec gnostycką pokusę 

ludzkiej samodoskonałości, która umożliwia człowiekowi stworzenie sobie raju w życiu 

doczesnym. Wolniewicz tymczasem należy do grona zdecydowanych krytyków wszelkich 

dążności gnostyckich. Świadomość wrodzonej defektywności ludzkiej natury nieustannie 

przypomina mu bowiem, że próżno szukać w życiu doczesnym zbawienia. 

Wolniewicz, opierając się na swoim stanowisku antropologicznym, zasadniczo staje po 

stronie chrześcijaństwa, a w opozycji do jego wrogów. To skłania go do pokładania nadziei 

cywilizacyjnej w Kościele katolickim jako potężnym nośniku najbardziej adekwatnej 

antropologii spośród prezentowanych przez wszystkie istniejące religie (antropologii 

chrześcijańskiej). Sam siebie zresztą określa przewrotnie „rzymskim katolikiem niewierzącym” 

(wyjaśniając przy tym, że prawd wiary wyznaje tylko część, połowę). Można zauważyć, że 

 
59 Por. ibid., s. 237. 
60 Chodzi tu nie o liberalizm klasyczny, stanowiący element zestawu poglądów zwanych w Polsce 
„konserwatywnym liberalizmem”, ale liberalizm w odmianie lewicowej, wyrosły z tradycji utylitaryzmu. 
61 Por. R. Scruton, Fools, Frauds and Firebrands: Thinkers of the New Left, Bloomsbury Academic, London, UK 
2015, s. 10. 



 27 

oponenci melioryzmu sympatyzujący ze stanowiskiem antropologii umiarkowanej, właściwej 

tradycji katolicko-tomistycznej, nie podzielają tak dalece idącego pesymizmu. Faktycznie 

identyfikują źródło zła obecnego w człowieku i w świecie  

w hipotezie grzechu pierworodnego, odrzucając tym samym projekt radykalnej emancypacji. 

Inaczej jednak niż w nurcie chrześcijaństwa protestanckiego, nie zakłada się w niej całkowitej 

upadłości istoty ludzkiej62. Natura człowieka w ujęciu katolicko-tomistycznym zawiera  

w sobie potencjał rozwoju ku racjonalności i wolności, ale wskutek zranienia przez grzech 

pierworodny łączy w sobie ten pozytywny pierwiastek z podatnością na nieprawości i błędy. 

Akcentuje się tu, że warunek dobrego czynu stanowi odpowiednie wychowanie, nakierowane 

na wykształcenie cnót etycznych i intelektualnych. W tym ujęciu świat oraz natura ludzka  

w ogólnych swych zarysach jawią się jako dobre. Według Wolniewicza taka postawa nie jest 

wystarczająca. Szansę Kościoła na ratowanie samego siebie i upadającej cywilizacji łacińskiej 

widzi w rezygnacji w tym względzie z tomizmu na rzecz wizji człowieka i świata wywodzącej 

się od św. Augustyna. 

 
62 Więcej na temat tomistycznej odpowiedzi na pytanie unde malum?, zob. M.A. Krąpiec, Odzyskać świat realny, 
wyd. II, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1999, s. 312-322; S. Swieżawski, Święty Tomasz na nowo odczytany, 
wyd. II, Wydawnictwo Polskiej Prowincji Dominikanów „W drodze”, Poznań 1995, s. 76-79; J. Woroniecki, 
Katolicka etyka wychowawcza, t. I. Etyka ogólna, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1986, s. 274, 275. 



 28 

II. Aborcja 

 

1. Bogusław Wolniewicz wobec sporu o legalność aborcji:  

sylogizm katolicki 

Dyskusja wokół moralnej i prawnej dopuszczalności aborcji jest pierwszym z pięciu 

wielkich sporów cywilizacyjnych, na których froncie przebiega współcześnie walka o oblicze 

zachodniego świata63. Sam termin „aborcja” to, zdaniem Wolniewicza, eufemizm. Za sprawą 

swojego neutralno-naukowego brzmienia (jak „dyferencja”, czy „dysocjacja”) nie oddaje 

brutalności wydarzenia, do którego się odnosi. Filozof woli używać nieco staroświeckiego 

określenia „spędzenie płodu”64. Zabrał publicznie głos w sprawie tej praktyki, gdy spór o jej 

legalność wybuchł w polskim życiu publicznych po raz pierwszy - na początku lat 90. ubiegłego 

stulecia. Swoje stanowisko przedstawił w napisanym w 1992 roku artykule Kilka tez do sporu 

o aborcję, umieszczonym później w I tomie serii Filozofia i wartości65, proponując rozwiązanie 

kompromisowe. W kolejnym roku doszło do ustanowienia w polskim prawie tzw. kompromisu 

aborcyjnego, który – ze względów politycznych - Wolniewicz uważa za „wzór mądrości 

politycznej, który powinien przyświecać nam po dziś dzień i na przyszłość”66. 

Pogląd Wolniewicza w kwestii spędzania płodu nie stoi na żadnym z biegunów sporu. 

Wskazując na błędną argumentację obydwu skrajnych stron, odmawia słuszności zarówno 

zwolennikom tzw. „aborcji na życzenie” (dopuszczalnej zawsze), jak i apologetom całkowitego 

zakazu przerywania ciąży (niedopuszczalnej nigdy). Ci ostatni posługują się schematem 

wnioskowania, który Wolniewicz nazywa „sylogizmem katolickim”. Przydawka „katolicki” 

nie ma sugerować, że tylko przedstawiciele tego wyznania prezentują taki sposób myślenia. 

Absolutni przeciwnicy aborcji są zarówno wśród przedstawicieli innych wyznań, jak i ateistów, 

w tym przeciwników Kościoła Katolickiego. Chodzi o to, że stanowisko to w Polsce prezentuje 

 
63 Por. P. Okołowski, Filozofia…, op. cit., s. 169. 
64 Por. B. Wolniewicz, Filozofia i wartości, t. I, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2019, s. 
284. 
65 Zob. idem, Kilka tez do sporu o aborcję, „Nowa Res Publica” 1, 1992; przedrukowane w: idem, Filozofia i 
wartości. Rozprawy i wypowiedzi, Wydział Filozofii i Socjologii Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 1998, 
s. 270-277 oraz idem, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 284-292. Zob. także omówienie stanowiska Wolniewicza: J. 
Smakulska, „Stanowisko Bogusława Wolniewicza w kwestii aborcji”, [w:] Terytorium i peryferia cielesności. 
Ciało w dyskursie filozoficznym, red. A. Kiepas, E. Struzik, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice 
2010, s. 387-398 oraz J. Smakulska, Bogusława Wolniewicza etyka życia, Wydawnictwo Uniwersytetu w 
Białymstoku, Białystok 2013, s. 13-28. 
66 B. Wolniewicz, Bogusław Wolniewicz 18 KRZYWA ŻYCIA cz. 2, „Głos racjonalny”, 
https://www.youtube.com/watch?v=mSLnKks12Bo [dostęp: 20 sierpnia 2021 r.] 



 29 

przede wszystkim właśnie Kościół. Pogląd przeciwny Wolniewicz nazywa umownie 

„liberalnym”67. 

„Sylogizm katolicki” wygląda tak: 
przesłanka P1: legalizacja zabójstwa jest zawsze niedopuszczalna; 

przesłanka P2: aborcja jest zabójstwem; 

wniosek W: legalizacja aborcji jest zabójstwem. 

Symbolicznie: P1 Ù P2 ® W . 

 Sylogizm jest formalnie poprawny, więc żeby podważyć jego wniosek, konieczne jest 

podważenie jednej z przesłanek. Błąd strony liberalnej polega na tym, że atakuje przesłankę 

P2: utrzymuje, że aborcja nie jest zabójstwem, bo płód nie jest człowiekiem. Tymczasem 

fałszywa jest nie przesłanka P2, a P1. Według Wolniewicza płód z całą pewnością jest 

człowiekiem. Nie jest natomiast prawdą, że zabójstwo zawsze jest niedopuszczalne, jak głosi 

przesłanka P1. 

2. Kiedy zaczyna się człowiek? 

Jak wspomniałem w rozdziale dotyczącym antropologii filozoficznej, adekwatne i 

skuteczne koncepcje społeczne muszą opierać się na jasno określonej i trafnej wizji człowieka. 

Rozmaite próby rozstrzygnięcia problemu aborcji są tego wyrazistym przykładem. Choć często 

twierdzi się, że problem „początku człowieka” jest nierozwiązywalny i wymaga przyjęcia 

umownego wyjaśnienia, jasno i przekonująco zbudowana odpowiedź kim jest człowiek 

pozwala Wolniewiczowi wyprowadzić jasny i precyzyjny wniosek, kiedy człowiek się zaczyna. 

Osoba ludzka to, przypomnijmy, ogół tkwiących w kimś dyspozycji do zachowań. To one 

determinują życie i określają tożsamość człowieka, nie jakiekolwiek cechy. (Cechy zmieniają 

się w czasie, dyspozycje wrodzone, czyli przydzielone komuś możliwości nie). Stanowią one 

paletę potencji, które mogą (choć nie wszystkie muszą) zostać urzeczywistnione w trakcie życia 

danej osoby. Dyspozycje te są trwale zaprogramowane w ludzkim genomie. Epoka i wspólnota 

(a co za tym idzie: kultura i proces wychowania), w które zdeterminowany biologicznie 

 
67 Termin liberalizm jest niejednoznaczny. Czym innym są tendencje lewicowo-liberalne, a czy innym liberalizm 
klasyczny, będący jednym z fundamentów zestawu poglądów zwanych w Polsce konserwatywnym liberalizmem. 
Konserwatywni liberałowie zdecydowanie sprzeciwiają się światopoglądowi lewicy i wywodzą z przyjętych przez 
siebie idei zasadniczy sprzeciw wobec prawa do aborcji (deklarując jednocześnie różnorodny stosunek polityczny 
do aborcyjnego kompromisu). Ich deontologiczne przywiązanie do wolności jednostki bowiem w konsekwencji 
zobowiązuje do ochrony wolności (a więc i życia) wszystkich niewinnych ludzi – również tych nienarodzonych. 
Wolniewicz używa tutaj określenia liberalizm w tym pierwszym znaczeniu (być może lepszym określeniem byłby 
„demoliberalizm” wyrosły z tradycji utylitaryzmu) i w takim też znaczeniu będę go używać w dalszej części tekstu.  



 30 

organizm ludzki został zanurzony, mają jedynie wpływ na to, które możności, w jakim stopniu 

i w którym momencie życia się zrealizują. Jako ilustrację można tu podać konkretne przykłady. 

Ktoś może mieć talent do malowania i śpiewu, jednak podczas swojego życia zdoła rozwinąć 

tylko jeden z nich. Ktoś może mieć skłonności psychopatyczne, a nawet pewną skłonność do 

wyrządzania krzywdy, jednak dzięki odpowiedniemu wychowaniu i skierowaniu na właściwą 

ścieżkę życiową, zamiast stać się seryjnym mordercą, ma szansę wykorzystać te cechy w 

zawodzie żołnierza, sapera czy pasjonata sportów ekstremalnych. Sam wachlarz możliwości 

jest jednak ograniczony i trwale ustalony w genach, z jakimi został powołany do życia człowiek 

(ktoś pozbawiony wrodzonego talentu do śpiewu nie zostanie wybitnym śpiewakiem, bez 

względu na okoliczności; ktoś, kto nie urodzi się z odpowiednią inteligencją (jej niezbędnym 

potencjałem), nie zostanie mistrzem szachowym). Określony zestaw genów natomiast jest 

wynikiem losowego procesu biologicznego, który kończy się połączeniem żeńskiej i męskiej 

gamety. Tak powstaje zygota, będąca nosicielem człowieczeństwa68. To właśnie moment 

poczęcia jest więc chwilą, w której zaczyna się człowiek69. Czytamy: 

Wszystko, co dla nowej istoty ludzkiej istotne – od rysów twarzy i uśmiechu aż po stopień inteligencji i 

cechy charakteru – rozstrzyga się – wywodzi Wolniewicz – już w chwili, gdy dwie ludzkie gamety, 

spotkawszy się, połączą się w ludzką zygotę. Można by rzec (…) zgodnie z nauką katolicką, że w owej 

chwili niezwykłej pojawia się na Ziemi nowa dusza: już gotowa, choć jeszcze uśpiona. Ludzka zygota jest 

istotą ludzką – oto pierwsza fundamentalna przesłanka dla rozumnej dyskusji nad trudną kwestią aborcji. 

70  
 Wolniewicz, dla jasności używa wobec zygoty szerszego określenia: „istota ludzka”, 

zamiast węższego „człowiek”. I zarodek, i osesek, i osoba dorosła to ludzie, choć zwyczajowo 

mówimy „człowiek” o dorosłych. Czytamy: 

Powtarzamy więc: ludzka zygota jest istotą ludzką, choć człowiekiem będzie się stawała jeszcze długo i 

powoli.  

Warto dodatkowo zwrócić uwagę, że ci, którzy utrzymują, że płód nie jest człowiekiem, 

w konsekwencji powinni domagać się prawa do aborcji aż do momentu urodzin i bez podawania 

jakiejkolwiek przyczyny. Skoro dzieci jeszcze nienarodzone nie są istotami ludzkimi, a 

zwykłymi „zlepkami komórek”, można by je usuwać często i bez powodu, choćby nawet just 

 
68 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 286. 
69 Dla opisania potencjału zygoty do stania się w pełni rozwiniętą istotą ludzką Wolniewicz w innym miejscu 
posiłkuje się arystotelesowsko-tomistyczną teorią aktu i możności, ze szczególnym uwzględnieniem kategorii 
„entelechii”. Por. B. Wolniewicz, Filozofia i wartości, t. III, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, 
Warszawa 2018, s. 165, 167. 
70 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 286. 



 31 

for fun. Tymczasem próżno szukać u zwolenników tej tezy takiego postulatu. (Zwykle mówią, 

że zygota nie czuje, a rozwinięty zarodek już tak) Próbują oni wskazywać inne, znacznie 

wcześniejsze niż dziewiąty miesiąc ciąży momenty, w których aborcja powinna być 

dopuszczalna bez większych obaw. Zdaniem Wolniewicza próby znalezienia takiego momentu 

we wcześniejszych fazach rozwoju płodu wynikają z kierowania się potocznymi i niezwykle 

powierzchownymi kryteriami człowieczeństwa. Autor powiada  

o takim rozumowaniu:  

Kieruje się (…) stopniem podobieństwa, jakie zewnętrzny wygląd ludzkiego płodu wykazuje do wyglądu 

dorosłego osobnika. (Płód jest najpierw mikroskopijnie mały, potem ma ogon, itd.; a dorosły osobnik ludzki 

ani nie jest mały, ani nie ma ogona, itd.)71.  

Najpowszechniejsze propozycje strony liberalnej dotyczą uznawania płodu za istotę 

ludzką w określonym tygodniu ciąży, „w którym już czuje”. Podawana liczba tygodni nie jest 

przy tym jedna – propozycje są rozmaite i zmieniają się w czasie, co wskazuje na ich arbitralny, 

oderwany od obiektywnych kryteriów charakter. Ale nie to jest tu najbardziej wątpliwe. Nawet 

gdyby udało się ustalić jedno takie wspólne temporalne kryterium (powiedzmy, na podstawie 

wiedzy o tym, w którym tygodniu powstaje układ nerwowy), miałoby ono nieusuwalną, 

wewnętrzną wadę. Każdy płód bowiem rozwija się w nieco innym tempie. Oznaczałoby to, że 

różne płody uzyskiwałyby miano istoty ludzkiej i wszystkie związane z tym prawa w różnym 

czasie. Oczywistą konsekwencją byłyby sytuacje, w których biologicznie płód spełniałby 

przyjęte kryteria człowieczeństwa, ale formalnie, przez wzgląd na większe niż średnia tempo 

rozwoju, nadal uznawany by był przez prawo za byt człowieczeństwa pozbawiony. Konkluzja 

Wolniewicza jest logicznie niepodważalna: każdy inny niż poczęcie hipotetyczny moment 

początku życia człowieka (pierwsze uderzenie serca, określony moment rozwoju układu 

nerwowego czy moment opuszczenia łona matki) byłby sztuczny, uznaniowy, czyli fałszywy. 

 Samo czucie zresztą nie stanowi kryterium, które miałoby rozstrzygać, czy mamy już 

do czynienia z istotą ludzką, czy jeszcze nie. Ian Wilmut, „konstruktor” owcy „Dolly”, 

stwierdził w 1998 r.: 

(…) embrion nie może doznawać ni bólu, ni wrażeń. (…) Embrion to pęczek komórek, istotą czującą stanie 

się dużo później; nie jest to zatem jeszcze żadna osoba.72 

 
71 Ibid., s. 286. 
72 Por. I. Wilmut, Cloning for Medicine, „Scientific American”, grudzień 1998 (punkt „Making Human Stem 
Cells”). Cyt. za: B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 149. 



 32 

Doczekał się na to dosadnej odpowiedzi Wolniewicza: 

(…) pacjent pogrążony w głębokiej narkozie też nic nie czuje! Ba, ale gdy się obudzi? Embrion też by się 

obudził, gdyby go przedtem nie poćwiartowano. Tak samo jak pacjent w narkozie nie obudziłby się z niej, 

gdyby go w niej poćwiartowano, i nie doznawałby przy tym „ni bólu, ni wrażeń”.73 

Filozof zwraca przy tym uwagę, że zdolność do odczuwania bólu i wrażeń mają również 

zwierzęta, nie jest to więc cecha wyróżniająca istoty ludzkie z ogółu stworzeń. 

Warto też zauważyć, że pogląd o życiu człowieka od poczęcia jest określany przez 

przedstawicieli strony liberalnej „średniowiecznym”. Rozumieją oni przy tym tę przydawkę nie 

opisowo, a ujemnie wartościująco: mając na myśli pogląd zacofany i antynaukowy. 

Tymczasem, jak wskazuje Wolniewicz, to właśnie ustalenia nowoczesnej genetyki 

molekularnej dobitnie potwierdzają tezę, że organizm ludzki już w embrionalnym stadium 

swojego istnienia jest istotą ludzką in statu nascendi. To natomiast prowadzi wprost do 

konstatacji, że wszelkie działania mające na celu likwidację nowego życia poprzez tzw. 

„przerwanie ciąży” można zasadnie porównywać z zabiciem dorosłego człowieka74. 

Przeciwnicy nazywania płodu człowiekiem obśmiewają również, z naukowym zadęciem, to 

stanowisko, określając płód „zlepkiem komórek”. Ignorują przy tym zupełnie fakt, że z 

naukowego punktu widzenia człowiek jest takim „zlepkiem” przez całe życie, nie stanowi to 

więc żadnej dystynkcji między płodem a narodzoną już istotą. (Ponadto zygota ludzka, czy płód 

jako „zlepek”, samorzutnie przekształca się w człowieka, natomiast płód szympansa jako 

analogiczny „zlepek” nie). Komórek tworzących konglomerat stanowiący organizm ludzki u 

dorosłego człowieka jest znacznie więcej niż w przypadku płodu, jednak przybywa ich już od 

momentu poczęcia. Co więcej, na początku proces ten jest najbardziej dynamiczny, by 

wyhamować nie u kresu życia, a w określonym jego momencie. Doskonałą ilustracją tej 

sytuacji jest zaproponowana przez Wolniewicza „krzywa życia”. 

  

 
73 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 149 
74 Niekiedy w literaturze przedmiotu można zetknąć się z opinią, że rozpoznanie człowieczeństwa płodu jest w 
ogóle rozstrzygnięciem o stosunkowo niedługiej historii (zob. np. publikacje J. Hartmana i Z. Piątek). Faktycznie 
przekonanie wiążące początek życia z momentem poczęcia ma starożytną, a nawet przedchrześcijańską genezę. 
Zob. T. Ślipko, M. Starowieyski, A. Muszala, Aborcja: spojrzenie filozoficzne, teologiczne, historyczne i prawne, 
Wydawnictwo Petrus, Kraków 2010, s. 160-202. W pewnym sensie pogląd ten można znaleźć już w myśli 
Arystotelesa. 



 33 

2.1. Krzywa życia75 

By jasno przedstawić swój pogląd na ważny w kontekście problemów cywilizacyjnych 

aspekt ludzkiego życia, Wolniewicz we właściwym sobie stylu ucieka się do prostego 

formalizmu matematycznego. Rozpatruje on życie człowieka jako ciąg zdarzeń liniowo 

uporządkowany na osi czasu. Zdarzenia te są niejako „nanizane na oś jak koraliki na nitkę”76. 

Na układzie współrzędnych oś temporalną77 reprezentować będzie oś odciętych t (patrz rys. 1.). 

Oś rzędnych natomiast będzie reprezentować poziom ekspansji życiowej człowieka E. Jest to 

„moc, z jaką człowiek i biologicznie, i społecznie w tym życiu tkwi”78. Poziom ekspansji 

życiowej („jak w tym życiu się rozpostarliśmy i jak w tym rozpostarciu trwamy”79) zmienia się 

w czasie. W ten sposób nad osią czasu wyrysowuje się nam krzywa życia. 

 
Rys. 1. Krzywa życia 

Tą krzywą na osi czasu możemy podzielić na fazy. Filozof przyjmuje średnią życia: 

dziewięćdziesiąt lat80. Dzieli ów okres na trzy równe odcinki, uzyskując w ten sposób trzy fazy 

podstawowe: młodość (0-30 lat), wiek dojrzały (30-60 lat) oraz starość (60-90 lat). W tej 

 
75 Por. B. Wolniewicz, Bogusław Wolniewicz…, op. cit. 
76 Ibid. 
77 Łac. tempus – czas. 
78 Ibid. 
79 Ibid. 
80 Życie trwające ponad dziewięćdziesiąt lat Wolniewicz uznaje za anomalię biologiczną, odstępstwo od normy. 



 34 

periodyzacji Wolniewicz idzie dalej. Każdą z faz podstawowych dzieli znów na trzy równe 

części, wyszczególniając kolejne, bardziej szczegółowe fazy życia, które tutaj pominę.  

Krzywa życia przybiera kształt odwróconej paraboli. Wszystko co poniżej osi t, to 

niebyt, zaś to co powyżej, to byt. Moment, w którym zostajemy wrzuceni w byt, to t0 – początek 

krzywej życia. Chwila, w którym wracamy do niebytu to t+ – tu krzywa życia się urywa. 

Funkcję, która do każdego momentu życia t przyporządkowuje poziom ekspansji E Wolniewicz 

oznacza jako: 

E = e (t). 

 Jak wiemy z podstaw analizy matematycznej, każda funkcja ma swoją pochodną, której 

interpretacją geometryczną jest kąt nachylenia stycznej do krzywej (stycznej w sensie rachunku 

różniczkowego). Nachylenie stycznej (s) filozof oznacza symbolem D. Dzięki matematyce 

wiemy, że wartość tego nachylenia to tangens kąta nachylenia do osi t (a). Zatem nachylenie 

stycznej w momencie t wynosi: 

D (t) = tg(a). 

 Funkcja D, będąca pierwszą pochodną funkcji E(t), reprezentuje dynamikę ekspansji 

życiowej w czasie. Mówi nam, mówiąc mniej formalnie, jak szybko ekspansja rośnie. Poziom 

ekspansji najszybciej rośnie w momencie poczęcia, a więc natychmiast po połączeniu się 

komórek rozrodczych ojca i matki, kiedy to powstaje komórka diploidalna o 46 chromosomach. 

Dochodzi wówczas do czegoś na kształt „wielkiego wybuchu” energii życiowej. Choć ów 

„wielki wybuch” to zdaniem filozofa co najmniej wątpliwe wyobrażenie kosmologów na temat 

powstania wszechświata, to doskonale obrazuje to, co dzieje się z człowiekiem w chwili 

powstania zygoty. To właśnie w momencie t0 wartość D jest maksymalna: „Tak intensywnie, 

jak rozwijaliśmy się w łonie matki, już rozwijać się nie będziemy”81 – mówi Wolniewicz. 

Człowiek w początkowej fazie jest zygotą, później embrionem, następnie płodem, a jeszcze 

później noworodkiem. Postulat sytuujący początek życia w innym momencie niż w chwili 

powstania zygoty, w nieuzasadniony sposób pomija pierwsze etapy życia człowieka – etapy, w 

której dynamika ekspansji jest najwyższa. 

Nachylenie krzywej z czasem maleje. Siłą wielkiego impulsu z momentu t0 

ekspandujemy do około 45 roku życia. Wówczas ekspansja (E) osiąga maksimum, ale 

 
81 Ibid. 



 35 

dynamika jej wzrostu (D) jest już zerowa, by w kolejnych latach coraz głębiej pogrążać się w 

wartości ujemne. Siły „wybuchu” wyczerpują się, a siły ciągnące nas w niebyt zaczynają 

redukować osiągniętą ekspansję (jak rzucony do góry kamień, który po pewnym czasie zaczyna 

spadać). W konsekwencji ostatnim etapem życia jest umieranie, by ostatecznie, w momencie 

t+, zakończyć epizod życia między dwoma okresami niebytu. O ile moment t0 jest kluczowy z 

punktu widzenia problemu aborcji, o tyle moment t+ będzie przedmiotem zainteresowania w 

rozdziale dotyczącym eutanazji. 

3. Dopuszczalność zabójstwa 

O ile jednak liberalne stanowisko całkowitej dopuszczalności aborcji błędnie 

kwestionuje drugą przesłankę, na jakiej zasadza się przedstawiony wcześniej sylogizm, to 

Wolniewicz uważa, że za fałszywą trzeba uznać pierwszą z nich. Nie zawsze zabójstwo jest 

więc niedopuszczalne, tj. istnieją okoliczności, w których można, a nawet należy odebrać życie 

istocie ludzkiej82. Prawdziwości tej tezy, wskazuje filozof, dobitnie dowodzi istnienie 

powszechnie akceptowanych wyjątków od zakazu zabijania – zabójstwa wojennego, działania 

w obronie własnej w sytuacji fizycznego niebezpieczeństwa, a także obecność w kodeksach 

karnych najwyższej sankcji w formie kary śmierci (np. w USA)83. Rzecz jasna, nie oznacza to 

zneutralizowania wpisanej w praktyki aborcyjne moralnej ambiwalencji. Jak wskazuje Joanna 

Smakulska: 

Nie znaczy to, że w takich wypadkach zabójstwo jest czynem moralnie dobrym; pozostaje ono nadal 

czynem moralnie złym, ale z uwagi na konsekwencje jest złem mniejszym z dwojga. Wolniewicz 

podkreśla, że właśnie z tym faktem powinien liczyć się system prawny 84 

 Wolniewicz przyjmuje, że choć aborcja, stanowiąc unicestwienie niewinnej istoty 

ludzkiej jest czynem moralnie złym, to w określonych okolicznościach staje się moralnie 

dopuszczalna, jako że stanowi zło mniejsze od większego, które byłoby skutkiem zaniechania. 

Kluczowa jest odpowiedź na pytanie, jakie to okoliczności? Profesor czyni tu ważne 

zastrzeżenie:  

Dopuszczamy, że są powody, dla których wolno zgładzić istotę ludzką, ale powodem takim nie może być 

nigdy to, że chce się ją w ten sposób usunąć jako zawadę ze swej drogi życia85.  

 
82 Por. ibid., s. 287. 
83 Por. ibid. 
84 J. Smakulska, Bogusława…, op. cit., s. 17. 
85 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 287. 



 36 

 Precyzyjniej ujmuje to podkreślając, że „zło, któremu ma zapobiec aborcja, nie może 

być czysto utylitarne, jeżeli ma ją prawnie usprawiedliwiać”. Do takich nieutylitarnych zeł 

należą właśnie wyjątki, które dopuszczała kompromisowa ustawa: śmierć matki przy porodzie, 

narodziny dziecka, które zaraz umrze w wyniku wad wrodzonych, czy zło, które wiąże się z 

urodzeniem dziecka gwałciciela86. Należy, według Wolniewicza, wyraźnie odróżnić aborcje 

lekkomyślne, kierowane zabiegami o zapewnienie sobie maksymalnego stopnia życiowej 

wygody bądź przyjemności, od aborcji rozpaczliwych, dotyczących sytuacji tragicznych. 

Tragizm takich sytuacji polega na zderzeniu się ze sobą dwóch porównywalnych zeł i 

konieczności wybrania jednego z nich. Przy konstruowaniu stosownych rozstrzygnięć 

prawnych konieczne miałoby być więc dostrzeżenie i adekwatne uwzględnienie powyższego 

rozróżnienia w systemie prawnym (tj. dwóch rodzajów aborcji). Wadliwość stanowisk 

skrajnych zdaje się Wolniewiczowi przejawiać w symplifikacji – katolicy wszystkie przypadki 

aborcji rozpatrują jako „lekkomyślne”, podczas gdy żarliwi liberałowie kwalifikują je zawsze 

do kategorii „rozpaczliwych”87. Najpewniej również takie sytuacje miał na myśli filozof 

rozważając w rozprawie O pojęciach <<fanatyzmu>> i <<tolerancji>>88 problem fanatyzmu 

idei i jego elementu składowego: aksjologicznej monomanii, objawiającej się fiksacją na jedno 

tylko, wybrane dobro. W przypadku sporu o aborcję dla jednej strony takim dobrem byłoby, 

przykładowo, oszczędzanie cierpień, dla drugiej zaś życie nienarodzonego człowieka89. 

Zdaniem filozofa uniknięcie fanatyzmu polega na odnalezieniu w takich sytuacjach właściwych 

proporcji w stosunku do sprawy i w zaangażowaniu w walkę o nią.  

W perspektywie Wolniewicza właściwego zła moralnego nie stanowi aborcja per se, ale 

aborcji lekkomyślność. W pewnych okolicznościach aborcja może być moralnie dozwolona i 

winna zostać dopuszczona przez prawo, ale musi wpierw wylegitymować się głębokimi i 

niepodważalnymi przesłankami dla takiej kwalifikacji. Ocena Wolniewicza jest jednoznaczna:  

Człowieka wolno niekiedy zabić, ale nie wolno go nigdy zabijać lekkomyślnie – tak jak nikt nigdy nie 

wykłuwa sobie lekkomyślnie oka ani nie obcina lekkomyślnie ręki90.  

 
86 Uczeń Wolniewicza, Paweł Okołowski, mówi przy tym o niepomiernych cierpieniach fizycznych i duchowych 
matki oraz jej przyszłego dziecka. 
87 Por. ibid., s. 288. 
88 Por. ibid., s. 169-170 
89 Inne, głębsze i wskazywane przez Wolniewicza jako kluczowe, tło aksjologiczne tego sporu zostanie 
omówione w dalszych częściach tekstu. 
90 Ibid. 



 37 

Wolniewicz nie przytacza wielu konkretnych przykładów, które miałyby ilustrować 

zaproponowane rozróżnienie. Kategoria „aborcji lekkomyślnej”, w jego rozumieniu, odnosić 

się będzie do przypadków spędzania płodu na nieuzasadnione niczym szczególnym życzenie 

kobiety (np. z dbałości o komfort własnego życia91) lub z szeroko pojętych względów 

społecznych, co wychodzi w istocie na to samo (bieda). Kto jednak miałby oceniać, czy w 

danym przypadku dokonanie aborcji byłoby lekkomyślne, czy może rozpaczliwe i jakim 

systemem kryteriów się przy tym posługiwać? Czy da się w ogóle przełamać brak automatyzmu 

wynikający z ogólnego i abstrakcyjnego charakteru norm prawnych, wprowadzając w 

prawodawstwo tego rodzaju subtelną analizę? Projektowane przez Wolniewicza robocze 

rozwiązanie (wyłącznie w celu pokazania, że jest ono do pomyślenia) wygląda następująco:  

Trzeba by pewnie powołać jakąś całkiem nową instytucję czy organizację, jakąś >>Izbę Macierzyńską<< 

na wzór izb rzemieślniczych i lekarskich, która kwalifikowałaby rzecz szybko i autorytatywnie. Np. tak: 

opiniuje niezależnie dwóch członków Izby wybranych przez petentkę. Jeżeli ich opinie okażą się zgodne, 

to nie ma apelacji; jeżeli nie, to rozstrzyga opinia trzeciego, znowu bez apelacji. Poza tym in dubiis pro reo: 

wszelkie wątpliwości rozstrzyga się na rzecz petentki92. 

 Bezwzględna ochrona życia ludzkiego od poczęcia do tzw. naturalnej śmierci, do której 

wzywa obóz katolicki, odbywa się kosztem osłabienia roli sumienia, stanowionego przez 

indywidualną władzę sądzenia plus wolicjonalny hamulec dążeń uznanych za przeciwpowinne. 

To sumienie w szczegółowych sytuacjach ocenia, co jest moralnie dobre  

i dozwolone, a co takie nie jest (w tym przypadku: która aborcja jest lekkomyślna, a która 

rozpaczliwa), i zło większe hamuje. Stanowisko zaproponowane przez Wolniewicza rolę 

sumienia ma wzmocnić. 

Autor Filozofii i wartości zwraca uwagę na inny jeszcze aspekt zagadnienia, przyznając 

w tym względzie słuszność argumentacji strony antyaborcyjnej. Prawo, zauważa autor, pełni 

niewątpliwą funkcję wychowawczą i normotwórczą. W praktycznym postępowaniu większości 

tzw. „statystycznych” ludzi utożsamia wszystko to, co dozwolone przez prawo (legalne) z tym, 

co wartościowane pozytywnie w sensie etycznym (dobre). Przykładowo, długotrwałe 

funkcjonowanie w PRL rozwiązań prawnych, które nie chroniły życia ludzkiego przed 

narodzeniem, negatywnie wpłynęło na kształtowanie się postaw wobec życia jako takiego:  

 
91 Autorem uważanym zgodnie za głównego teoretyka etyki „jakości życia” jest Peter Singer. Zob. np. idem, O 
życiu i śmierci: upadek etyki tradycyjnej, tłum. A Alichniewicz, A. Szczęsna, Państwowy Instytut Wydawniczy, 
Warszawa 1997. 
92 Ibid., s. 291. 



 38 

Z tego punktu widzenia – jak mówi Wolniewicz – liberalna ustawa aborcyjna z 1956 r. jest głęboko 

wadliwa. Faktycznie oznacza ona bowiem społeczne przyzwolenie na aborcję, dając tym samym fałszywy 

sygnał umysłom niedojrzałym lub zagubionym. (>>Skoro prawo coś takiego dopuszcza, to widać nie jest 

to znowu nic aż tak strasznego!<<) A umysłów takich jest wiele i ich liczba rośnie. Liberalna ustawa 

aborcyjna nie tylko dopuszcza szeroko aborcję, lecz ją także – ipso facto swego istnienia – sankcjonuje i 

wspiera93.  

Zamiast tego państwo za pomocą prawa stanowionego, wskazując, jakich zachowań 

oczekuje się od jednostki, powinno dawać swoim obywatelom symboliczny bodziec 

nakierowujący na rozpoznanie zła w odbieraniu życia nienarodzonemu. Dlatego też zapewne 

Joanna Smakulska konstatuje, że autor Filozofii i wartości, choć deklarował podejście 

zdystansowane wobec obydwu biegunów sporu o legalność aborcji, to faktycznie „(…) sytuuje 

się jednak o wiele bliżej stanowiska katolickiego niż liberalnego”94.  

Filozof nie precyzuje konkretnej formy prawnej, w jaką mógłby przyoblec się jego 

teoretyczny koncept. Twierdzi bowiem, że projektowanie dokładnych rozwiązań nie należy do 

zadań filozofii95. Jest jednak gorącym zwolennikiem utrzymania tzw. „kompromisu 

aborcyjnego”96: „Kto dąży do jej [ustawy – przyp. KB] obalenia, ten dąży w Polsce do wojny 

domowej”97. Owo pośrednie rozwiązanie, zawarte w ustawie z roku 199398 i obowiązujące – z 

krótką przerwą - do początku roku 2021, zakazuje zasadniczo spędzania płodu, ale przy 

uwzględnieniu trzech wyjątków od pełnej ochrony życia poczętego. Tymi wyjątkowymi 

okolicznościami są: zagrożenie życia matki, powstanie ciąży w wyniku czynu zabronionego 

(gwałtu bądź kazirodztwa) oraz ciężkie uszkodzenie płodu. Trzeci z nich w 2021 roku zniknął 

z ustawy99.  

 
93 Ibid., s. 288. 
94 J. Smakulska, Bogusława…, op. cit., s. 17. 
95 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 291. 
96 Por. Filozofia…, t. II, wyd. II, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2018, s. 220. 
97 B. Wolniewicz , Bogusław Wolniewicz…, op. cit. 
98 Zob. ustawa „o planowaniu rodziny, ochronie płodu ludzkiego i warunkach dopuszczalności przerywania ciąży” 
z 1993 r., [w:] „Dziennik Ustaw”, nr 17/1993, poz. 78. Na ten temat zob. także T. Ślipko, M. Starowieyski, A. 
Muszala, Aborcja…, op. cit., s. 18-24.  
99 Ustawa ta została zmodyfikowana na podstawie wyroku Trybunału Konstytucyjnego z dn. 22 października 2020 
roku, który uznał trzecią z wymienionych przesłanek (duże prawdopodobieństwo ciężkiego i nieodwracalnego 
upośledzenia płodu albo nieuleczalnej choroby zagrażającej jego życiu) za niekonstytucyjną. Opublikowanie 
wyroku 27 stycznia 2021 r. usunęło tę przesłankę z ustawy. Wszystko to odbywało się w atmosferze ogromnych 
protestów w całym kraju. Warto zwrócić uwagę, że w 1996 r. (za rządów SLD) ustawa również została 
zmodyfikowana, ale na krótko. Nowelizacja ustawy dopuszczała aborcję ze względu na ciężkie warunki życiowe 
lub trudną sytuację osobistą ciężarnej. Wystarczyło oświadczenie kobiety oraz podtrzymanie go przez nią po trzech 
dniach i odbyciu obowiązkowej konsultacji z lekarzem. Zmiana ta również spotkała się z ogromnymi protestami, 
a nowelizacja została uchylona w kolejnym roku przez Trybunał Konstytucyjny.  



 39 

3.1. Wolniewicza krytyka humanizmu antropocentrycznego 

„Życie ludzkie jest najwyższą wartością” – ta myśl humanizmu laickiego współcześnie 

stała się sloganem, powtarzanym nieraz jako oczywisty i niepodważalny aksjomat. Powtarza 

go nawet strona katolicka, gdy mowa o aborcji lub eutanazji, tym bardziej lewica (której 

wtóruje w tym Kościół), gdy mowa o karze śmierci. Wolniewicz to twierdzenie odrzuca: 

Moim zdaniem jest to to teza fałszywa: nie życie jest najwyższą wartością ani człowiek, tylko 

człowieczeństwo. Na czym ono polega, nie da się powiedzieć w paru słowach. Ale składają się na nie 

pewne cechy ludzkie: honor, wierność, sprawiedliwość – na przykład. Ważne, żeby nie znikły. Życie 

ludzkie ma o tyle wartość, o ile cechy te realizuje. Jeżeli nie realizuje żadnej, to nie ma też żadnej wartości. 

Tak mniemam100. 

 Absolutną wartość ludzkiego życia podkreśla zarówno antropocentryczny humanizm w 

wersji teistycznej, jak i ten laicki, zwany przez Profesora „nihilistycznym liberalizmem” lub 

„libertynizmem”101. Niewątpliwie można wyodrębnić mnogość koncepcji nawiązujących do 

etosu humanistycznego począwszy od filozofii renesansowej, po otwarty na transcendencję 

humanizm chrześcijański Jacquesa Maritaina. Intencją tego francuskiego filozofa było 

połączenie chrześcijaństwa z humanizmem, rozumiane jako recepcja nowożytnej antropologii 

i etyki na gruncie chrześcijańskim102. Humanistów teistycznych i czysto naturalistycznych, 

choć uzasadnienie tych dwóch stanowisk jest zasadniczo odmienne, łączy właśnie 

wywyższanie istoty ludzkiej jako naczelnej wartości103. Przy tym jednak, na gruncie 

humanizmu typu teistycznego, afirmacji człowieka sekunduje uznanie chwały Bożej, na 

zasadzie: człowiek będzie wielki pod warunkiem, że Bóg zostanie wywyższony. Dla humanisty 

chrześcijańskiego, innymi słowy, apologia osoby ludzkiej musi zostać poprzedzona przez 

rozpoznanie autorytetu objawiającego się Boga, w którego łasce dopiero człowiek ten 

odnajduje siebie w pełni. 

Warto zauważyć, że obydwa zwaśnione, współczesne obozy cywilizacyjno-duchowe –

formacja chrześcijańska oraz świecki humanizm – posiłkują się argumentem świętości życia, 

 
100 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 113 
101 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 124. Humanizm ten jest blisko spokrewniony z optymizmem 
antropologicznym (melioryzmem). Absolutyzacja wartości życia jest również przyczyną erozji najdawniejszego 
tabu gatunku ludzkiego – kanibalistycznego (o czym będziemy jeszcze mówić później, w paragrafie poświęconym 
problematyce przeszczepów narządów człowieka). 
102 Zob. J. Maritain, Humanizm integralny: zagadnienia doczesne i duchowe nowego świata chrześcijańskiego, 
Zbliżenia, Warszawa 1981. Zob. także Jacques Maritain – prekursor soborowego humanizmu: myśl filozoficzno-
teologiczna Jacquesa Maritaina, red. S. Kowalczyk, E. Balawajder, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1992. 
103 Por. D. von Hildebrand, Koń trojański w Mieście Boga: przyczyny kryzysu w Kościele Katolickim, tłum. J. 
Wocial, Fronda, Warszawa 2000, s. 116, 117, 146, 147. 



 40 

identyfikującym samą biologiczną egzystencję jako wartość naczelną i absolutną. Życiu 

ludzkiemu, zgodnie z nauką współczesnego Kościoła, przysługuje atrybut świętości, dlatego że 

jest owocem stwórczego działania Boga i pozostaje na zawsze w specjalnym odniesieniu do 

Stwórcy104. Stanowisko wypracowane w obrębie filozofii naturalistycznej przez laicki 

humanizm nie odwołuje się w swojej argumentacji do Boga, jednak przypisuje życiu człowieka 

analogiczny status. Wedle Wolniewicza popularność tego rozumowania jest ściśle i 

bezpośrednio związana ze współczesną destrukcją klasycznie pojętego chrześcijaństwa. Dziś 

bowiem pod chrześcijańskim sztandarem funkcjonuje na wskroś humanistyczna modyfikacja 

depozytu chrześcijańskich wierzeń i obyczajów. Stanowi ona zakwestionowanie 

teocentrycznego i hierarchicznego ładu obowiązującego w strukturze bytu, przy jednoczesnej 

aprobacie dla niektórych elementów konstytuujących tradycyjnie ugruntowaną perspektywę 

metafizyczno-etyczną, obecną w myśli chrześcijańskiej105. Pierwotnie światopogląd 

chrześcijański przyjmował za podstawę orientację teocentryczną. Toteż dla chrześcijanina 

podstawowym kryterium wartości ludzkiego życia, tego, co w nim prawe i słuszne, winien być 

stosunek do pewnego zawartego w chrześcijańskiej nauce moralnej zestawu norm i wartości. Z 

tego punktu widzenia poszanowanie życia ludzkiego samego w sobie nie jest w istocie i nie 

może być uznawane za granicę istotniejszą niż granica innych fundamentalnych wartości lub 

dóbr, w szczególności zaś posłuszeństwa wyrokom woli Bożej106. 

W humanistycznej interpretacji chrześcijaństwa, mimo wszystko, pozostaje wciąż 

istotne ziarno ortodoksji, o ile tylko w wyniku zastosowania drogi subiektywno-podmiotowej 

dochodzi się do Boga. Jednak zasadniczą podstawą myślenia humanistycznego jest koncepcja 

człowieka i społeczeństwa wywodząca się z filozofii XVI-XVIII w., która przybrała formę 

cywilizacji Oświecenia. W opinii Wolniewicza recepcja idei humanizmu w obrębie 

chrześcijańskiej kultury duchowej, historycznie rzecz biorąc, stała się rozsadnikiem rozmaitych 

 
104 Por. Katechizm Kościoła Katolickiego, Pallottinum, Poznań 1994, pkt. 2258. 
105 Ewolucja ta jest następstwem pragnienia wyjścia naprzeciw antropocentrycznej tendencji współczesnego 
świata. Owa strategia władz kościelnych znajduje odbicie w niektórych fragmentach dokumentów, jakie zostały 
ogłoszone przez ojców Soboru Watykańskiego II. Konstytucja duszpasterska Gaudium et Spes, przykładowo, 
zawiera w art. 12 następujące sformułowanie: „Wedle niemal jednomyślnej opinii wierzących i niewierzących, 
wszystko, co jest na ziemi, winno być podporządkowane człowiekowi jako swemu celowi i szczytowi”. Człowiek 
stanowi dla zwolenników wszelkich odmian humanizmu sens porządku społecznego, centrum, do którego odnosi 
się ogół rzeczy i zjawisk. Na gruncie tradycyjnej nauki chrześcijańskiej prawdziwym celem wszystkich stworzeń 
mógł być jedynie Bóg. W wypowiedziach Bogusława Wolniewicza – warto zauważyć – odwołania do Soboru 
Watykańskiego II są stosunkowo liczne i zazwyczaj mają one charakter krytyczny. 
106 Wpływ humanizmu na nauczanie Kościoła jest przemożny. Klasyczny wykład tradycyjnych zasad katolickiej 
etyki i antropologii zawiera praca Jacka Woronieckiego. Zob. idem, Katolicka etyka wychowawcza, t. I-III, 
Redakcja Wydawnictw Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, Lublin 1995. 



 41 

naturalistycznych, egalitarnych i quasi-pogańskich tendencji107. Koncepcje humanistyczne 

zakładające intymne zjednoczenie człowieczeństwa z boskością ze względu na zawarty w 

ludzkiej naturze pierwiastek doskonałości i świętości prowadzą do negacji istnienia w ludzkiej 

naturze wrodzonej dozy zła (ta negacja to melioryzm). Nierzadko kulminują wręcz w 

dosłownym przebóstwieniu człowieka, co jest ideą otwarcie wyrażoną w systemach G.W.F. 

Hegla i P. Teilharda de Chardin (w wersji zdradzającej inspirację religijną) bądź J.P. Sartre’a 

(w wersji ateistycznej i antyreligijnej). 

Opinia Wolniewicza, że samo biologiczne istnienie nie jest wartością absolutną, ale co 

najwyżej instrumentalną, współbrzmi z argumentami, jakie dzisiaj wysuwają integryści 

katoliccy, broniąc koncepcji katolicyzmu przedsoborowego. Zgodnie z ich wizją funkcją 

instytucji religijnych miałoby być wspomaganie wiernych w drodze do wiecznego zbawienia, 

co oznacza w praktyce postawienie się w opozycji do antropocentrycznego i egalitarnego 

chrześcijaństwa. W nim bowiem istota ludzka za sprawą zrośnięcia się myśli religijnej z 

filozofią Renesansu i Oświecenia uzyskuje wymiar sakralny i staje się głównym obiektem 

zainteresowania108. Pomimo wszystkich różnic, transcendentalny racjonalizm Wolniewicza 

oraz tradycjonalny nurt katolickiej filozofii łączy sprzeciw wobec idei, że istoty ludzkie 

stanowią centrum kosmosu, „koronę stworzenia”, „miarę wszechrzeczy” itd. Jej miejsce 

zastępują metafizyczne (w przypadku myśli katolickiej także teologiczne) podstawy refleksji 

nad człowiekiem i światem.  

Mimo wszystko zarówno w obrębie tradycyjnego chrześcijaństwa, jak i nowożytnego 

humanizmu człowiek pozostaje istotą szczególnie wyróżnioną – jedynym na świecie 

stworzeniem, które Bóg miłuje ze względu na niego samego (tj. człowieka). Został on 

stworzony na obraz i podobieństwo Boga i fakt ten stanowić ma ostateczną podstawę jego 

osobowej godności. Wszystkie inne stworzenia Bóg umieścił na ziemi, aby pozostawały w 

służbie człowieka i były przez niego roztropnie, w uprawniony sposób eksploatowane109. W 

oczach Wolniewicza teza antropocentrycznego finalizmu mogłaby posłużyć jako wzorcowy 

przykład poglądu filozoficznego, który ociera się o jawny absurd. Z punktu widzenia autora 

 
107 Na uwagę zasługuje fakt, że projekt humanistycznego chrześcijaństwa spotykał się z podobną 
wolniewiczowskiej krytyką, jakiej poddali go m.in. filozofowie tomistyczni Julio Meinvielle i Józef Maria 
Bocheński. 
108 Zob. np. T. Molnar, Christian Humanism: A Critique of the Secular City and Its Ideology, Franciscan Press, 
Chicago, IL, USA 1978. 
109 W temacie zob. T. Ślipko, Granice życia: dylematy współczesnej bioetyki, wyd. II, Wydawnictwo WAM, 
Kraków 1994, s. 38-43. 



 42 

Filozofii i wartości bynajmniej człowiek nie jest żadnym „panem” stworzenia, a idea jego 

wyższości nad przyrodą sama w sobie nie posiada substancjalnych podstaw. 

4. Właściwa oś sporu: sakra macierzyństwa kontra wolność kobiety 

Wolniewicz odrzuca rozumowanie strony katolickiej, gdy ta bezwzględny zakaz aborcji 

wywodzi z rzekomej „świętości życia”, które trzeba chronić bez względu na okoliczności. 

Wskazuje jednak na inną świętość, która jako bezsporna stanowi o prawdziwej sile katolickiego 

stanowiska. Jest nią świętość macierzyństwa: 

Macierzyństwo jest (…) podwójną świętością: raz przez to, że realizuje się w nim wielkie misterium życia; 

a drugi raz przez to, że wyzwala ono w duszy kobiety coś, co jest prototypem wszelkiej moralności: 

bezinteresowną ofiarność, posuniętą nieraz do bezprzykładnego, choć zwykle cichego heroizmu110 

 Podwójność oznacza tu też ochronę życia – ale tylko jako warunku człowieczeństwa. 

(O zygocie nie wiemy czy człowieczeństwo zawiera, zazwyczaj tak i dlatego generalnie winna 

być chroniona, mocą presumpcji dodatniej. Odstępstwo stanowią sytuacje tragiczne,  

w których człowieczeństwo w większym stopniu może być zagrożone). W majestacie 

macierzyństwa Wolniewicz rozpoznaje jeden z filarów zachodniej kultury moralnej i w nim 

widzi wartość, której zagraża liberalne traktowanie aborcji. Czytamy o tym:  

Niszczenie sakry macierzyństwa jest bezwarunkowo niedopuszczalne – w szczególności przez 

podporządkowanie jej względom utylitarnym, czego najbardziej drastycznym narzędziem jest aborcja.111 

 Z tego rozpoznania wynika też przekonanie filozofa, że karać należy nie kobiety, które 

na aborcje się decydują, ani nie lekarzy, którzy pomagają im jej dokonać w medycznie 

godziwych warunkach, ale tych jedynie, którzy do tego je nakłaniają, choćby ojców 

nienarodzonego, którzy chcą pozbyć się problemu. Autor pisze w ten sposób: 

(…) we wielkiej ilości przypadków impuls do aborcji wychodzi właśnie od mężczyzny; i nie tylko impuls, 

lecz i potężna presja, której kobiecie często niełatwo jest się przeciwstawić112. 

 Ustawa sprzed kompromisu paradoksalnie wzmacniała, zdaniem Wolniewicza, pozycję 

mężczyzny, otwierając łatwą, z punktu widzenia ojca, drogę do załatwienia sprawy. Z kolei 

propozycje skupiające się na sankcjach wobec kobiety też ją osłabiają, zamiast wspierać. 

Filozof podkreśla nadto, że kobieta jest nośnikiem sakry macierzyństwa, a stosunek ciężarnej 

 
110 Por. ibid., s. 288, 289. 
111 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 289 
112 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 291 



 43 

do płodu jest nieporównywalny z niczym, dlatego w sprawie sporu o aborcję decydować 

powinny wyłącznie kobiety (gdyby np. doszło do referendum) - z doradczym jedynie głosem 

mężczyzn. 

Wyłącznie kobiet dotyczy również druga wartość na szali sporu. Jest nią zdaniem 

filozofa wolność kobiety, rozumiana jako wolność od niechcianej ciąży i jej konsekwencji, a 

będąca elementem dziejowego procesu uwalniania się przedstawicielek płci żeńskiej od 

męskiej dominacji. Profesor jest przekonany, że raz zdobytej wolności w tym względzie kobiety 

nigdy nie oddadzą i wszelkie próby wprowadzenia całkowitego zakazu aborcji w dłuższej 

perspektywie skazane są na porażkę. Widzi w tym nie tylko siłę, ale i źródło słuszności 

liberalnego stanowiska. 

Spór o aborcję przedstawia więc Wolniewicz jako nieusuwalny konflikt dwóch wielkich 

wartości. Określa je mianem „maksymalizacyjnie inkompatybilnych”, bo z samej swej natury 

w stopniu maksymalnym nie dają się zrealizować wspólnie. I właśnie takie rozpoznanie samej 

natury problemu skłania filozofa znanego z jednoznacznych  

i kategorycznych osądów, do nieprzejednanej obrony nie jednej ze skrajnych stron sporu, ale 

właśnie do aborcyjnego kompromisu. 

 Wolniewicz pokazuje, że absolutni przeciwnicy aborcji niesłusznie, na modłę 

humanizmu, obierają życie człowieka za wartość najwyższą, tymczasem jest nią nie człowiek, 

a człowieczeństwo. Ten błąd nie pozwala im dostrzec sytuacji, w której ścierają się podobnej 

wagi zła i nie pozwala pozwolić matce na wybranie mniejszego dla niej. Zafiksowani na jednej 

wartości nie potrafią zachować właściwej proporcji, ocierając się w swym stanowisku o 

fanatyzm idei. Wskazuje jednocześnie na inny bezdyskusyjny, jego zdaniem, tym razem 

argument po stronie katolickiej: świętość macierzyństwa, będącą wartością równie 

fundamentalną, co przywoływana przez stronę liberalną wolność kobiety. W ten sposób 

dochodzi do przekonania o koniecznym kompromisie między stronami sporu.  

Jego stanowisko w zadziwiający sposób koresponduje z poczuciem społecznym w tej 

sprawie. Naruszenie kompromisu aborcyjnego w Polsce na przełomie 2020 i 2021 roku 

spotkało się z ostrymi, masowymi protestami. Choć organizacyjnie protestom przewodziły 

środowiska skrajne, domagające się aborcji bezwarunkowo dostępnej na życzenie, a czasami 

nawet otwarcie deklarujące, że „aborcja jest okej”113, to w swej masie uczestnicy protestów 

 
113 „Życzyłbym sobie, żeby mówienie o aborcji nie było czymś, co wzbudza tyle emocji. Ot, farmakologiczna bądź 
medyczna procedura, której poddaje się kobieta znająca swoją sytuację zdrowotną i osobistą. Niestety, tak nie 



 44 

bronili, mniej lub bardziej świadomie i precyzyjnie, stanowiska kompromisowego między 

dwoma biegunami sporu.  

 

jest”, J. Kapela, Jak powiedzieć, że aborcja jest ok, żeby wreszcie dotarło?, https://krytykapolityczna.pl/kraj/jak-
mowic-o-aborcji-jas-kapela [ostatni dostęp: 25.07.2023]. 



 45 

III. Kara główna 
 

1. Początek sporu 
W krótkiej opowiastce Williama Bernsa czytamy: 

W ciemności dzikiej nocy statek rozbija się o skałę i tonie. Lecz jeden z jego żeglarzy chwyta się desperacko 

kawałka wraku i zostaje wyrzucony na bezludną plażę. Rano dźwiga się na nogi i przecierając swoje 

zasolone oczy rozgląda się wokół, by się dowiedzieć, gdzie jest. Jedyną ludzką rzeczą, jaką widzi, jest 

szubienica. Dzięki Bogu – krzyczy – cywilizacja!114 

To znakomita ilustracja przeświadczenia o karze śmierci jako zdobyczy cywilizacji – 

fundamentalnej instytucji prawa karnego, niekwestionowanej aż do XVIII wieku. Wtedy to 

właśnie podważył zasadność karania śmiercią markiz Cesare Beccaria (1738-1794)115, który 

określił tę karę mianem „barbarzyńskiej” (odmawiał więc jej cywilizacyjnego wymiaru). 

Przeciw niemu wystąpił wszak Immanuel Kant (1724-1804)116, odparowując: „mordował, więc 

musi umrzeć”. Wszczęty przez Beccarię spór trwa do dziś, a czołowym przedstawicielem 

strony reprezentowanej przez Kanta był w polskim życiu publicznym Bogusław Wolniewicz117. 

Dyskusja na temat kary głównej – podobnie jak w przypadku pozostałych sporów 

cywilizacyjnych – choć ma swój aspekt prawny, polityczny czy kryminologiczny, w istocie jest 

zagadnieniem z zakresu filozofii, w szczególności zaś antropologii filozoficznej. „Zderzają się 

w nim bowiem odmienne poglądy na świat i na naturę ludzką, a także niezgodne ze sobą 

systemy wartości”118 – wyjaśnia Wolniewicz. 

Przeciwników karania śmiercią określa się zwykle mianem „abolicjonistów” (łac. 

abolitio – zniesienie, umorzenie), zwolenników zaś – mianem „rygorystów” (lub 

 
114 W. Berns, For Capital Punishment. Cyt. za: P. Bartula, Kara śmierci – powracający dylemat, 
Wydawnictwo Arcana, Kraków 2007, s. 106. 
115 Zob. C. Beccaria, O przestępstwach i karach, tłum. E.S. Rappaport, Wydawnictwo Prawnicze, Warszawa 1959. 
Por. także I. Andrejew, Obrachunki wokół Beccarii, „Państwo i Prawo” 1975, z. 8-9, s. 62-67 oraz S. Salmonowicz, 
Z wieku Oświecenia. Studia z dziejów prawa i polityki XVIII wieku, Wydawnictwo Uniwersytetu Mikołaja 
Kopernika, Toruń 2001, s. 32-48. 
116 Argumentacja Kanta w kwestii kary głównej zawarta jest w: I. Kant, Metafizyka moralności, tłum. i oprac. E. 
Nowak, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2005, s. 181-186. 
117 Mimo niesprzyjającego w mediach i środowiskach akademickich klimatu Wolniewicz zabierał głos w tej 
sprawie (zarówno w mediach, jak i w tekstach filozoficznych) wielokrotnie. Podstawowy jego tekst poświęcony 
uzasadnieniu słuszności stosowania kary głównej pochodzi z 1995 r. i jest zamieszczony w II tomie cyklu Filozofia 
i wartości. Zob. B. Wolniewicz, Filozoficzne aspekty kary głównej, „Edukacja Filozoficzna”, nr 20/1995, przedruk 
w: idem, Filozofia i wartości, t. II, Wydział Filozofii i Socjologii Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 1998, 
s. 206-219. Analiza zarysowana w artykule była rozwijana także w późniejszych publikacjach. Zob. m.in. idem, 
Jeszcze o karze głównej, „Edukacja Filozoficzna”, nr 21/1996, przedruk w: idem, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 220-
232. 
118 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 206. 



 46 

„retencjonistów”)119. Obydwa stanowiska bywają uzasadniane teoretycznie przez odniesienie 

do trzech odmiennych teorii kary. 

2. Trzy teorie kary 

Istnieją trzy koncepcje teoretycznego uzasadnienia zastosowania kary kryminalnej 

(celowej i osobistej dolegliwości wymierzanej w drodze przymusu państwowego): retrybucyjna 

(inaczej: wyrównawcza bądź odwetowa), prewencyjna i korekcyjna (resocjalizacja)120. 

Pierwsza funkcjonuje od czasów antycznych, druga ma nowożytną (oświeceniową) genezę, 

trzecia powstała już w wieku XX. Teorie te różnią się tym, co obierają za cel główny kary. W 

ujęciu retrybucyjnym jest nim wyrównanie zła wyrządzonego przez czyn przestępcy (malum 

actionis per malum passionis121). Teoria prewencji cel główny upatruje w zapobieganiu 

popełniania przestępstw w przyszłości, zarówno przez ukaraną osobę (prewencja 

indywidualna), jak i przez pozostałych członków społeczeństwa (prewencja ogólna); 

faktycznych sprawców nakazuje izolować, a potencjalnych odstraszać. Teoria korekcji zaś za 

cel główny kary uznaje moralną poprawę sprawcy. 

Istotne tu jest odróżnienie celu kary od jej funkcji. Cel (efekt) główny jest jeden. To 

zamierzony skutek kary, który ma legitymizować ją pod względem etycznym. (Niesie bowiem 

dobro, które przeważa zło zadawanego przez nią cierpienia). Funkcji kary natomiast może być, 

niejako przy okazji, wiele. Są nimi „wszelkie jej efekty wyglądane, czyli zarazem oczekiwane 

i pożądane”122 (efekty uboczne). Wszystkie trzy teorie wykluczają się więc nawzajem pod 

względem zakładanego głównego celu kary (jest nim albo wyrównanie, albo zapobieganie, albo 

wychowanie), zaś cele poboczne mogą się w nich pokrywać. Podejście retrybucyjne np. nie 

musi wykluczać znaczenia prewencji, a nawet resocjalizacji – i vice versa123. Taki właśnie 

pogląd wyraża Wolniewicz:  

(…) ścisła retrybucyjność nie kłóci się z prewencją. Przeciwnie, najlepszym sposobem zapobiegania złu 

jest po prostu rygorystycznie wymierzana sprawiedliwość. Prewencja jest efektem ubocznym retrybucji,  

z reguły jej towarzyszącym. Działa ona najlepiej, gdy się do niej wprost wcale nie dąży 124  

 
119 Por. ibid., s. 207. 
120 Zob. ibid., s. 209 oraz J. Hołówka, Etyka w działaniu, Prószyński i S-ka, Warszawa 2001, s. 324-337. 
121 Łac.: zło czynu popełnionego przez sprawcę ma być okupione złem zadanego mu cierpienia. 
122 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 209. 
123 Por. ibid., s. 209. 
124 Ibid., s. 226. 



 47 

Rygorysta retrybucyjny rozpoznaje w funkcji zapobiegawczej dobro. Nie jest ono 

jednak powodem, dla którego popiera karę śmierci. Rzecz bowiem nie w jej utylitarnych 

walorach, ale w tym, że jest moralnie słuszna. Do takich rygorystów należał Kant. Pisał on: 

mordował, więc musi umrzeć. (…) [Tak musi być], aby każdego spotkało to, na co jego czyny zasługują.125 

3. Wolniewicz: rygorysta retrybucyjny 

Podobnie jak Kant, rygoryzm w wersji retrybucyjnej reprezentuje Wolniewicz. Dla 

uzasadnienia stanowiska posługuje się wyłącznie najstarszą spośród trzech argumentacji.  

W karze śmierci chodzi o sprawiedliwą odpłatę, jaką władza państwowa musi wymierzyć 

sprawcy zbrodni. Skupianie się na efektach pobocznych takiej kary jest nie tylko zbędne, ale  

i szkodliwe. Czytamy: 

Sentencja wyroku ma postać: „za to, coś uczynił…”; karze się nie „po coś”, lecz „za coś”. Kara nie jest  

w swej idei utylitarna i nie o to w niej chodzi, by kogoś unieszkodliwić, wystraszyć czy poprawić. 

Utylitarne rachuby są tu nie na miejscu: są nie tylko zbędne, lecz szkodliwe, bo podmywają poczucie 

sprawiedliwości jako wartości perfekcyjnej, od utylitarnych całkiem niezależnej. 

Zbrodnia narusza ład moralny świata. Dobrem, które niesie cel główny kary jest 

przywrócenie tego ładu. Środkiem do tego celu jest odwet126. 

3.1. Kara proporcjonalna i adekwatna 

Przeciwnicy kary głównej niesłusznie utożsamiają pomstę (czyli właśnie odwet)  

z zemstą127. Co prawda obydwie polegają na celowym wyrządzeniu jakiejś szkody, ale każda 

z nich powodowana jest czymś zgoła odmiennym. Pobudką zemsty jest mściwość, pomsty 

– sprawiedliwość. Niskie motywy zemsty oznaczają delektowanie się wyrządzaniem niczym 

nieograniczonej krzywdy. Przez wzgląd na swój szlachetny cel odwet granice zna. 

Wyznacza je zasada proporcjonalności szkody do zadanej przez karanego krzywdy. Nadto 

nie ma tu delektacji. Co więcej, jedną z funkcji odwetu jest zapobieganie aktom zemsty (w 

postaci linczu).  

Owa proporcjonalność odróżnia zasadę odwetu również od „reguły wyrównania”, 

czyli tzw. zasady talionu: „oko za oko, ząb za ząb”, którą abolicjoniści chętnie przypisują 

 
125 I. Kant, Metaphysik der Sitten [1797], Hamburg 1966, s. 160-161. Cyt. za: B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, 
op. cit., s. 207. 
126 Por. ibid., s. 226. 
127 Por. ibid., s. 210. 



 48 

zwolennikom dopuszczalności karania śmiercią. Reguła wyrównania domaga się, by kara 

była równa winie. To, co jest równe, jest też proporcjonalne, ale to, co proporcjonalne, nie 

musi być równe. Żądania odwetu są więc słabsze. Proporcjonalność wiąże karę z winą, ale 

pośrednio: 

(…) „kara Jana winna się mieć do kary Pawła tak, jak się ma wina pierwszego do winy drugiego”. Jeżeli w 

szczególności ich winy są równe, to winny też być równe ich kary – ale równe sobie, a niekoniecznie równe 

owej ich winie.128 

– wyjaśnia Wolniewicz. 

Zasada ta jednocześnie potwierdza, że retrybucjonistę interesuje jedynie efekt 

główny kary. Przy równych winach równe mają być również kary, a przy większej winie 

kara ma być odpowiednio większa. Jedynym uzasadnieniem oraz wyznacznikiem wysokości 

kary jest więc wina, a jedynym celem – sprawiedliwa odpłata. To, czy określona wysokość 

i rodzaj kary kogoś odstraszy (prewencja) czy doprowadzi do poprawy ukaranego (korekcja) 

– nie ma tu znaczenia. 

Zasada odwetu wyznacza tylko wysokość względną kary (to, jak kary mają się do 

siebie). Wysokość bezwzględną (jaka konkretnie kara należy się za konkretną winę) 

wyznacza zaś nie jej proporcjonalność, ale adekwatność129. Żeby ocenić, jaka kara jest 

adekwatna, trzeba mieć absolutny wzorzec adekwatności: ustaloną karę za określony rodzaj 

winy. A pozostałe kary wyznaczyć zgodnie z zasadą proporcjonalności. Jedynym możliwym 

absolutnym wzorcem jest właśnie kara śmierci za czyn ewidentnie ohydny moralnie. Taki 

retrybucyjny system Paweł Okołowski, za Wolniewiczem, ilustruje na prostym wykresie 

(patrz rys. 2.)130: 

 
128 Ibid., s. 226. 
129 Por. ibid., s. 227. 
130 Por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 



 49 

 
Rys. 2. Proporcjonalność kary w systemie retrybucyjnym 

Winy coraz większej wagi reprezentuje oś odciętych W. Oś rzędnych K natomiast 

reprezentuje coraz cięższe kary. Linia pochyła ilustruje proporcjonalność systemu kar: im 

większa wartość W, tym większa wartość K. W postaci funkcji matematycznej ma ona 

postać: 

K = aW + b. 

Stała „b” przesuwa początek wykresu z punktu 0 na osi W, do punktu W1. Punkt ten 

to nie brak winy ani nie najniższa możliwa wina. To najwyższa z win małych – takich, wobec 

których nie stosuje się żadnych kar (np. naplucie na chodnik). Każdą wyższą winę spotyka 

już kara, dlatego od tego dopiero punktu rysuje się wykres. Pochyła część wykresu kończy 

się w punkcie (Wm, Km): tam, gdzie winą jest zbrodnia morderstwa131, a karą – śmierć. 

Wyższej kary już być nie może. Czy ktoś zamordował jednego człowieka, czy kilku, czy 

dopuścił się ludobójstwa – wymiar kary jest ten sam. Dlatego od tego punktu linia jest 

pozioma a ponad nią rysuje się obszar „niesprawiedliwości metafizycznej” (Wolniewicz 

mówił: „kosmicznej”, tj. nigdzie i nigdy niemożliwej do sprawiedliwego ukarania).  

Ustalić kary adekwatne wobec win można, odmierzając je „od góry”: od punktu 

probierczego (Wm, Km), ku czynom o coraz mniejszej wadze. Skoro za morderstwo grozi 

 
131 Czasami rozumie się morderstwo jako zabójstwo z premedytacją. Wolniewicz przyjmuje, że morderstwo to 
tyle, co zabójstwo ohydne. Kwestia czynów ohydnych zostanie omówiona w dalszych częściach tekstu. 



 50 

kara śmierci, to za usiłowanie morderstwa kara wieloletniego pobytu w więzieniu. Za ciężkie 

pobicie kara powinna być znów nieco mniejsza, a za kradzież samochodu – jeszcze mniejsza.  

Rolę zasady odwetu i adekwatności w retrybucyjnym systemie karnym Wolniewicz 

objaśnia posługując się pewną analogią matematyczną. Zasada odwetu ma się tak do 

systemu prawnego, jak funkcja pochodna do funkcji pierwotnej. Istnieje wielość funkcji 

mających tę samą pochodną (wiele systemów kar realizuje zasadę odwetu). Aby wyznaczyć 

spośród nich jedną (określony system prawny), musimy ustalić stałą całkowania (wzorcową 

karę adekwatną). By rozjaśnić analogię Wolniewicza, uzupełnię ją o przykład. Pochodną 

funkcji: f(x)=x2+1 jest f’(x) = 2x. Ale pochodną funkcji f(x) = x2 + 5 również jest f’(x) = 2x. 

Funkcja f’(x)=2x jest pochodną wszystkich funkcji w postaci f(x) = 2x +c, gdzie c to właśnie 

„stała całkowania” (funkcja pochodna to taka, która poddana całkowaniu daje funkcję 

pierwotną). Sama pochodna wyznacza więc nie jedną funkcję pierwotną, ale całą ich rodzinę 

i tak samo zasada odwetu wyznacza całą rodzinę systemów karnych. Ustalenie wartości c 

(dzięki przyjęciu wzorcowej kary adekwatnej) określa nam jednoznacznie całą funkcję 

(konkretny system karny). 

Ową wzorcową karą może być wyłącznie kara śmierci. Powiada Wolniewicz: 

 Kara główna jest karą absolutną, a jej adekwatność – adekwatnością w punkcie granicznym. Dlatego 

 w karze tej – i tylko w niej – wyraża się absolutne potępienie czynu; i wyraża się przy tym w sposób 

 całkowicie przekonujący i powszechnie zrozumiały. Obniżenie tej kary granicznej do jakiejkolwiek 

 wartości skończonej – np. do dożywotniego więzienia – obniży automatycznie całą sprzężoną z nią 

 dolną gałąź funkcji. Kara główna stabilizuje cały system prawny niejako od góry, nadając mu 

 ogólnie adekwatny poziom surowości. Bez zakotwiczenia w tej karze system ów staje się 

 chybotliwy i moralnie obwisły132. 

Zasadę odwetu i adekwatności kary można zestawić z rozróżnieniem Arystotelesa na 

sprawiedliwość wyrównawczą (komutatywną) i rozdzielczą (dystrybutywną). Pierwsza z nich 

znajduje szczególnie ważkie zastosowanie przy wymianie dóbr pomiędzy kontrahentami  

w obrębie relacji gospodarczych. Druga odnosi się do sprawiedliwego podziału dóbr lub 

uprawnień. W teorii kar zasada odwetu odpowiadałaby sprawiedliwości wyrównawczej 

(jakościowy aspekt kary), natomiast adekwatność wiązałaby się z dystrybucjonizmem (aspekt 

ilościowy). 

 

 
132 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 227. 



 51 

3.2.  Okrucieństwo kary 

Jeden z zarzutów abolicjonistów wobec rygoryzmu Jacek Hołówka sformułował tak: 

Zdaniem abolicjonistów kara śmierci jest nieodwołalna i najwyższa, a więc z konieczności okrutna.133 

 Implikacja ta jest jawnie fałszywa. Nieodwołalność i najwyższy wymiar kary nie są 

warunkami wystarczającymi jej okrucieństwa. Co więcej, kara śmierci jest najwyższa  

w sensie metafizycznym (odbiera istnienie), ale nie w sensie skali cierpienia, jaką zadaje. 

Ilustruje to prosty wykres (patrz rys. 3.)134: 

Rys. 3. Skala zadawanych karami cierpień 

Punkt 0 na skali C, to brak jakichkolwiek cierpień (według Epikura to już stan 

szczęścia). Poniżej zera są rozkosze, a powyżej coraz większe katusze. Zarówno pojedyncze 

tortury mogą być, jak i „gabinet tortur” (maksimum cierpienia) jest na tej skali bardziej 

dolegliwy niż kara śmierci (zwłaszcza w postaci zastrzyku). Wskazuje na to choćby fakt, że 

ludzie stając przed wyborem, czy poddać się torturom czy ponieść śmierć bez nich, często 

wybierają śmierć (choćby przez połknięcie cyjanku będącego na wyposażeniu żołnierzy)135. 

Kara śmierci nie jest najokrutniejsza, ale jest karą szczególną, bo „wyprowadza poza 

ten świat”136. W stosunku do pozostałych kar na skali cierpień, jak podkreśla Wolniewicz, jest 

„karą innego rzędu”137. Dlatego właśnie stanowi jedyną właściwą odpowiedź na mord  

z premedytacją. Krakowski filozof Piotr Bartula uzasadnia to wskazując na rolę 

„nieskończoności i niewymierności” tej kary: 

„(…) sprawiedliwość polega na tym, że przestępca musi i powinien odebrać karę proporcjonalną do wkładu 

zła, które wprowadził w świat społeczny podczas akcji. W przypadku mordu (umyślnego) wkład zła jest 

 
133 Cyt. za: P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 
134 Por. ibid. 
135 Por. ibid. 
136 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 214. 
137 Ibid. 



 52 

nieskończony, krzywdy doznane są niewymierne. A zatem i kara powinna być w granicach ludzkich 

możliwości nieskończona i niewymierna. Taką jest tylko śmierć, ponieważ śmierć odsyła  

w otchłań nieskończoności. Następuje odtworzenie reguł sprawiedliwości (a o to właśnie chodzi) 

naruszonej przez przestępcę, gdyż proporcja kary do winy odpowiada proporcji zbrodni do stopnia 

naruszenia moralnej i fizycznej suwerenności ofiary (…)”.138 

Wyłania się z dotychczasowych rozważań sens nazwy „kara główna” (łac. poena 

capitalis). Leży on przynajmniej w czterech jej własnościach: 1) jest to kara najwyższa-

proporcjonalna (wyższej już być nie może, choć bywają cięższe winy, jak np. mord masowy); 

2) jest to kara probiercza – inne kary da się wymierzać jedynie w dół od niej, traktując ją jako 

miarę; 3) jest osobliwa, tj. metafizyczna – nie charakteryzuje jej uciążliwość życiowa ani 

wyjątkowe okrucieństwo na skali cierpień, tylko wpisana w nią konieczność odebrania 

istnienia; 4) jest to kara, która symbolicznie najdobitniej wyraża potępienie najcięższego zła139. 

3.3. Człowieczeństwo a ohyda czynu 

Do tej pory omawiana była kwestia kary śmierci przy upraszczającym założeniu, że 

dotyczy ona wyłącznie morderstwa. W istocie zakres win podpadających pod karę główną 

jest nieco szerszy (choć z dominacją umyślnego zabójstwa). Mieści się w nim każdy czyn 

moralnie ohydny, czyli taki, który przekracza granicę człowieczeństwa (choćby 

denuncjowanie bliźnich zagrożonych śmiercią przez Gestapo czy NKWD). Otóż 

Wolniewicz wyszczególnia dwa fundamentalne przeświadczenia rygorysty140: 

1. człekokształtność nie stanowi kryterium człowieczeństwa; 

2. istnieją czyny, które swoją ohydą przekraczają granicę człowieczeństwa. 

Człekokształtność to kategoria biologiczna, a człowieczeństwo – aksjologiczna (to 

zdolność realizacji wartości141). Zbrodniarz przez swój czyn w gruncie rzeczy przestaje być 

istotą w pełnym tego słowa znaczeniu ludzką (przestaje nią być w sensie moralnym). Istota 

człekokształtna jest człowiekiem o tyle (i o tyle przysługuje jej osobowa godność), o ile 

postępuje według obiektywnego wzorca dobra i zła zapisanego w ludzkiej naturze. Fakt 

biologicznego trwania nie jest wartością absolutną. Jego ocena zależy od tego, jakim celom 

 
138 P. Bartula, „Podważenie abolicjonizmu w 12 punktach”, [w:] Kara śmierci, red. E. Nowicka-Włodarczyk, 
Fundacja Międzynarodowe Centrum Rozwoju Demokracji, Kraków 1998, s. 19, 20. 
139 Por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 
140 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 212, 213. 
141 Chodzi o wartości – mówiąc językiem Elzenberga – perfekcyjne, a więc powinności (potocznie: wartości 
duchowe). Por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 



 53 

owo trwanie służy. Życie może być wykorzystane w sposób kontrowersyjny, a nawet 

ewidentnie niewłaściwy z punktu widzenia porządku moralnego. Nie jest też wartością 

najwyższą, której wszelkie inne wartości mogą zostać poddane142. Życie jest wartością istotną, 

zajmującą centralne wśród innych miejsce, lecz wciąż jest to wartość instrumentalna143. Jeżeli 

życie człowieka za sprawą jego czynów przekroczy dolną granicę człowieczeństwa, staje się 

wówczas antywartością i należy je unicestwić. Również według Kanta, notoryczny morderca, 

dokonując ohydnych czynów, a będąc istotą obdarzoną rozumem, sam siebie pozbawia miana 

człowieka144. 

Warto zaznaczyć, że czyn zbrodniczy nie tyle odbiera komuś człowieczeństwo, co 

ujawnia jego brak145. Postępowanie moralne w istocie objawia, jaki jest wrodzony charakter 

osoby. Czyn zbrodniczy objawia tego charakteru rys diabelski146. Na mocy laickiej interpretacji 

augustyńskiej teorii predestynacji Wolniewicz twierdzi, że śmiercią należy karać wszystkich 

tych, którzy swoim postępowaniem objawili całkowite, przyrodzone znieprawienie charakteru 

(w języku teologicznym: przeznaczenia własnej duszy do potępienia w wieczności). Z tego 

natywizmu antropologicznego właśnie wynika brak wiary filozofa  

w efektywność terapii resocjalizacyjnych i kwestionowanie istnienia przypadków autentycznej 

poprawy moralnej sprawcy poważnego przestępstwa w rezultacie długotrwałego pobytu w 

więzieniu147. W wypadku najcięższych zbrodni jedyną adekwatną formą obrony społeczeństwa 

przed rozplenianiem się zła jest stosowanie kary śmierci. Dodać należy, że ponieważ charakter 

człowieka można poznać wyłącznie po czynach, dopóki ktoś nie udowodni, że jest „ze złego 

 
142 Pogląd przeciwny (niezwykle dziś popularny i wpływowy) Wolniewicz określa mianem „biolatrii”. 
143 Obecnie bardzo często argumentuje się postawę sprzeciwu wobec możliwości wymierzania kary głównej 
przesłankami wypływającymi jakoby z moralności chrześcijańskiej, która prowadzić ma do absolutyzacji 
znaczenia jednostki ludzkiej (w tym biologicznej egzystencji człowieka). Ubocznym wątkiem myśli Wolniewicza 
jest konfrontacja z nowoczesną, tak rozumianą formą chrześcijaństwa. Polski filozof był bowiem zdania, że 
współcześnie doszło do podkopania tradycyjnej religijności chrześcijańskiej i przekształcenia jej w nowy system 
wyznaniowy o profilu humanistycznym. W obliczu postępowej postawy katolickich elit Wolniewicz jako 
myśliciel religijny zaczął przyjmować pozycję krytyki instytucjonalnego Kościoła z perspektywy 
konserwatywnej. Z powodzeniem dałoby się połączyć jego ostrożny sceptycyzm wobec współczesnego 
katolicyzmu z zaciekłymi atakami, jakie na politykę Watykanu od czasu Soboru Watykańskiego II przypuszczają 
środowiska integrystyczne, sprzeciwiając się wdrażaniu reform doktryny, liturgii i praktyki duszpasterskiej 
Kościoła jako niezgodnemu z chrześcijańską tradycją. 
144 Normatywną definicję człowieczeństwa przyjmował i głosił również Tomasz z Akwinu, widząc w grzechu 
środek stopniowej dehumanizacji. 
145 Wolniewicz na tej samej zasadzie zwracał uwagę, że – wbrew popularnemu powiedzeniu – okazja nie czyni 
złodzieja, ale go ujawnia. 
146 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 297, 298. 
147 Por. ibid. 



 54 

nasienia”, uznajemy go za pełnowartościową istotę ludzką  

i przyznajemy mu człowieczeństwo (na mocy presumpcji dodatniej)148. 

Marta Lang w tekście Kara śmierci a prawa człowieka stwierdza: 

 Przyznawanie komukolwiek prawa do wyłączania ludzi z kręgu wspólnoty moralnej na bazie 

 wyznaczonych przez siebie „kryteriów człowieczeństwa” jest wysoce wątpliwe, a wręcz 

 niebezpieczne.149 

Rzeczywiście nie dysponujemy żadnym precyzyjnym kryterium w tej materii. 

Wolniewicz doskonale zdaje sobie z tego sprawę: 

 Gdzie i jak ta granica [człowieczeństwa – przyp. KB] przebiega, tego nie zamierzamy tu ani 

 rozstrzygać, ani nawet rozważać. Granica ta jest historycznie zmienna i zależy m. in. od surowości 

 warunków życia. Przesuwa się raz w tę, raz w tamtą stronę, ale nie zanika nigdy.150 

Żadna formalna definicja nie wchodzi tutaj w grę151. Kryterium człowieczeństwa nie 

jest ani jasne, ani ostre, jest jednak wyraźne: można podać konkretne przykłady takich czynów 

diabolicznych, których immanentna ohyda jego granicę niewątpliwie przekracza152.  

I odwrotnie: można wskazać takie występki, które w granicach człowieczeństwa z całą 

pewnością się mieszczą. Taki stan rzeczy rodzi już jednomyślność w wielu ocenianych 

sytuacjach, choć ostatecznie w każdym konkretnym przypadku zbrodni granicę musi 

wyznaczyć indywidualne sumienie sędziego, zaś w przypadkach wątpliwych „wszelkie 

wątpliwości rozstrzygać na korzyść oskarżonego”. Przecież nie każdy czyn ohydny musi 

wiązać się z morderstwem, a nie każde zabójstwo musi być czynem ohydnym; nie jest nim np. 

zabójstwo w równorzędnej walce (np. w pojedynku)153. 

W tym miejscu może pojawić się zarzut, że mamy do czynienia z obszarem 

nieoznaczoności, który pozostawia się uznaniowości sędziego. Związana z nim niepewność 

 
148 „Są ludzie z dobrego nasienia i ze złego nasienia – mówi Miłosz za Biblią. Są istotnie, ale jak ich rozpoznać? 
Oczywiście tylko po czynach. Wszystko, co poza tym można i należy zrobić, to przyjąć presumpcję dodatnią: każdy 
uchodzi za dobre nasienie, dopóki nie dowiódł, że jest inaczej”, ibid., s. 213. 
149 M. Lang, Kara śmierci a prawa człowieka, „Studia z zakresu nauk prawnoustrojowych. Miscellanea” 2015, nr 
5, s. 110. 
150 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 213. 
151 Por. ibid., s. 223, 224. 
152 Czynami diabolicznymi Wolniewicz określa takie, których celem jest zło samo w sobie, nawet zupełnie błahe 
(np. drobna złośliwość). Nie wszystkie czyny diaboliczne stanowią zatem akt apostazji od człowieczeństwa. Por. 
M. Mirosławski, Bogusława Wolniewicza polemika z abolicjonizmem naturalistycznym, „Edukacja Filozoficzna” 
2018, nr 66, s. 73, 74. 
153 Kant karę główną wiązał wprost z morderstwem – nie uwzględniał innych czynów ohydnych. Jeśli zaś rozumiał 
morderstwo jako zwykłe zabójstwo, jego stanowisko było o tyle ostrzejsze, że uwzględniało również zabójstwa 
nieohydne. Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 223, 224. 



 55 

wyroku (sumienia sędziów mogą być różne) w zestawieniu z groźbą kary śmierci staje się dla 

przestępcy wyjątkowo niebezpieczna. Wolniewicz zwraca jednak uwagę, że taki obszar 

niepewności występuje w procesach sądowych zawsze. W przypadku kary głównej jest on jak 

wyraźnie oznaczone pole minowe. Kto na nie wchodzi (zbliża się swoim działaniem do czynu 

ohydnego), nie musi zginąć, ale może – i sam podejmuje to ryzyko. Świadomie  

i nieprzypadkowo (działania nieświadome lub omyłkowe z zasady nie mogą być ohydne).  

3.4.  Cywilizacja czy barbarzyństwo? 

Zasygnalizowany wcześniej zarzut Beccarii brzmiał tak: 

 Z kary śmierci nie może być pożytku wobec przykładu barbarzyństwa, jaki daje. (…) Zdaje mi się 

 absurdem, by prawo, które potępia i karze zabójstwo, samo miało się go dopuszczać.154 

Określenie kary głównej mianem barbarzyńskiej odmawia jej cywilizacyjnego 

wymiaru. Według Wolniewicza jest wprost przeciwnie. Instytucja kary śmierci stanowi istotny 

element europejskiego dziedzictwa – opiera się ona na rozumieniu zasady sprawiedliwości 

zawartym w rzymskiej tradycji prawnej. Nerwem rzymskiego porządku prawnego była zasada 

sprawiedliwości, którą po raz pierwszy zaproponował Cyceron, a którą wyraża sentencja 

starożytnego jurysty Ulpiana Domicjusza: iustitia est constans et perpetua voluntasius suum 

cuique tribuendi – co oznacza, że sprawiedliwość to niezłomna i stała wola oddawania każdemu 

tego, co mu się należy (w dobrym i złym)155. Przyjęcie klasycznego rozumienia 

sprawiedliwości wyklucza racje o charakterze utylitarnym i prowadzi wprost do retrybucyjnej 

koncepcji kary. Myślenie w kategoriach utylitaryzmu jest zaś korzeniem opcji 

abolicjonistycznej156. Tradycja prawa rzymskiego i grecka filozofia starożytna, obok 

żydowskiego monoteizmu, są jednym z konstytutywnych składników formacji kulturowo-

duchowej określanej jako „cywilizacja zachodnia”157. Dziedzictwo prawa rzymskiego, na 

 
154 C. Beccaria, Dei delitti e dellepene (1764). Cyt. za: B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 207 (cytat w 
przekładzie Bogusława Wolniewicza). 
155 Wolniewiczowska wykładnia idei sprawiedliwość w definicji klasycznej, zob. ibid., s. 286-289. 
156 W zasadzie sprawiedliwości zawarte są „(…) dwie idee prawne o wielkiej doniosłości: (a) że sprawiedliwa 
kara zależy tylko od winy; i (b) że sprawiedliwa kara ma być proporcjonalna do winy. Pierwsza znaczy, że kara 
ma być odwetem; druga znaczy, że kara nie jest zemstą”, ibid., s. 221, 222. 
157 Jak podkreśla Wolniewicz, „nazwa tej trójsyntezy brzmi <<chrześcijaństwo>>, bez żadnych kwalifikujących 
przedrostków”. Odrzuca tym samym forsowanie pojęcia „judeochrześcijaństwo”. Por. Z. Musiał, B. Wolniewicz, 
Ksenofobia…, op. cit., s. 292; B. Wolniewicz, W stronę rozumu, red. J. Faliński, D. Dywańska, Wydawnictwo 
WEMA, Warszawa 2015, s. 21. 



 56 

którym zasadza się świadomość prawna zachodniego świata, zawiera się właśnie  

w klasycznym pojęciu sprawiedliwości158. 

To nie rygorysta więc, przedstawiając argumentację zgodną z rzymską filozofią prawa 

i teorią retrybucji, demaskuje się jako zacofany, „nieeuropejski” barbarzyńca. To abolicjonizm 

wpisuje się w szerszy front kwestionowania dorobku cywilizacji europejskiej także na polu 

jurysprudencji i penologii. Gdy antyczni Rzymianie wprowadzili karę główną do swojego 

prawodawstwa, widząc w niej realizację idei sprawiedliwości, był to wielki krok cywilizacyjny 

wobec realnej alternatywy, przed którą stali: albo sąd, albo samosąd. Kara śmierci, zakładająca 

zresztą fundamentalną równość wszystkich podmiotów wobec prawa, była pierwotnie 

„wynalazkiem” postępowym i nowoczesnym, obowiązującym we wszystkich cywilizowanych 

systemach prawnych niemal od zarania nowoczesnego prawodawstwa karnego. Gwałtowny 

zwrot nastąpił dopiero w epoce nowożytnej, która fundamentalnie zakwestionowała wszystkie 

w gruncie rzeczy podstawowe zasady cywilizacji zachodniej.  

Podkreślić należy tu wagę opozycji między etyką obowiązku (deontologią)  

a utylitaryzmem. Zasadzie sprawiedliwości suum cuique zarzuca się, że jest bez treści: nie 

pozwala bowiem rozstrzygać, jaka kara w określonym przypadku jest sprawiedliwa. „(…) To 

jakby zarzucać klasycznej definicji prawdy, że nie pozwala rozstrzygać w konkretnym 

przypadku, czy dana wypowiedź jest prawdziwa czy nie”159 – odpowiada Wolniewicz. 

Wyjaśnia dalej: 

Przy całej swej formalnej ogólności zasada suum cuique nie jest bez treści. Nadaje ona myśleniu prawnemu 

pewien kierunek, mianowicie kierunek anty-utylitarny, i właśnie dlatego tak się nie podoba wodzącym (…) 

dziś rej utylitarystom.160 

 Kant zwraca uwagę, że porządek prawny i moralny został wydobyty z niebytu 

lepszymi siłami natury ludzkiej161. Porządek ten jest nienaturalny – to element cywilizacji. 

Przed cywilizacją, w stanie natury (w paleolicie) go nie było. Aby go zachować, trzeba go 

strzec. Przekonanie, że tak jest i że zachowanie tego porządku wymaga kary śmierci, to 

zresztą nie tylko fundament cywilizacji zachodniej. Paweł Okołowski zauważa, że podobne 

 
158 Por. idem, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 210. 
159 Ibid., s. 221. 
160 Ibid. 
161 Por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 



 57 

stanowisko zajmował Konfucjusz. Inny obszar, inna kultura, inne tradycja, ale to samo 

sumienie (ludzkie), które domaga się (tej samej) sprawiedliwości162. 

 Wolniewicz pośrednio zwraca uwagę, że stosowanie kary głównej, a tym bardziej 

nieunikniona arbitralność związana ze zdeponowaniem władzy nad czyimś życiem i śmiercią 

w rękach sędziego, wyraża pewien typ myślenia o państwie. Ów sposób myślenia odbiega od 

humanitarno-permisywnego i relatywistycznego ducha współczesnej epoki. Idea kary śmierci, 

reprezentując majestat władzy państwowej, spełnia nie tylko istotną funkcję retrybucyjną  

i odstraszającą, ale także symboliczną, a nawet mistyczną, nadającą instytucji państwa powagę 

i autorytet. Wykracza ona bowiem poza paradygmat utylitarny (zysk-strata) ku absolutyzmowi 

etycznemu, stanowiąc zdecydowany sygnał normatywny i oceniający. Treść sygnału jest 

wyraźna. Są pewne czyny, które można zakwalifikować w kategorii zła absolutnego, takie, 

których nic nie usprawiedliwia i które wymagają bezwzględnego potępienia. 

Kara główna przydaje porządkowi prawnemu złowrogi majestat. „Sąd – podkreśla 

Wolniewicz, rekonstruując myśl Kanta – to nie organ opieki społecznej ani zakład użyteczności 

publicznej, tylko miejsce wymiaru sprawiedliwości”163. Jeśli stosowanie kary głównej napawa 

nowoczesną umysłowość przerażeniem, powodującym w społeczeństwie potężną tendencję 

abolicjonistyczną, to konieczne jest – w przekonaniu Wolniewicza – uwyraźnienie grozy zła, 

którą kara ta ma piętnować. 

Po usunięciu kary śmierci system prawa karnego traci autorytet w oczach ludu.  

W efekcie słabnie wola społeczeństwa i jego organów, by czynnie przeciwstawiać się złu. 

Potencjalni bandyci zaczynają mieć poczucie bezkarności, co pociąga za sobą wzrost 

przestępczości zarówno pod względem bezwzględności, bezczelności, jak i brutalności164. Te 

same środowiska, które doprowadziły do zakazania w zachodnim świecie stosowania kary 

głównej, obecnie sprawiają, że pozostałe kary zasądzane przestępcom są coraz niższe. 

Tendencja do stałego łagodzenia karnej represji w nieunikniony sposób skutkuje rozprzężeniem 

klimatu społecznego wobec środowisk i czynów przestępczych165. Innymi słowy, realizacja 

 
162 Z problemem kary śmierci musi się zmierzyć każda cywilizacja. Dlatego właśnie jest to w najwyższej mierze 
spór cywilizacyjny. 
163 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 210. 
164 Por. ibid., s. 217. 
165 Był to również pogląd Stanisława Lema, bliskiego Wolniewiczowi w wielu kwestiach, zarówno 
abstrakcyjnych, jak i zupełnie praktycznych. 



 58 

oczekiwań abolicjonistów oznacza stanowcze przesuwanie się w kierunku społeczeństwa 

permisywnego pod względem stosunku wobec bezprawia. Czytamy: 

Społeczeństwo stoi coraz bardziej bezradne wobec wznoszącej się fali zła – bandytyzmu, terroryzmu, 

gangsterstwa i rozwydrzenia – bo brak mu siły moralnej i woli do walki z nim. Nic nie pomogą wołania  

o więcej policji, bo ta jest częścią tego samego społeczeństwa i tak samo brak jej owej siły i woli.166 

 Kara śmierci jest więc nie tylko zdobyczą cywilizacji, ale też zasadniczym orężem 

walki z tendencją do powrotu barbarzyństwa.  

 Beccaria stawia zarzut rzekomego absurdu sytuacji, w której państwo samo 

dopuszcza się zabójstwa, które chce karać. Innymi słowy chodzi o to, jak państwo może 

łamać przykazanie „nie zabijaj”, którego łamanie potępia. Kant odpowiada za pomocą 

sylogizmu: 

(przesłanka P1:) nie wolno zabić człowieka; 

(przesłanka P2:) kto przekracza granice człowieczeństwa, pozbawia sam siebie miana człowieka; 

(wniosek W:) kto sam pozbawia się miana człowieka, tego zabić [w ramach tego zakazu] wolno. 

Symbolicznie: P1�P2�W.  

Samo przykazanie „nie zabijaj” nie jest zresztą w świetle Pięcioksięgu, jak wskazuje 

Wolniewicz, ani absolutne, ani bezwarunkowe.167 

Warto dodać, że Kanta teorii moralnego odwetu przyświeca pogląd, zgodnie z którym 

człowiek jest istotą posiadającą rozum i wolną wolę – i należy to uwzględniać w konstrukcji 

aparatu sprawiedliwości168. Kant sytuuje się w opozycji wobec tendencji filozofii 

arystotelesowsko-tomistycznej, która w konsekwencji założonej koncepcji antropologicznej 

(gr. politikon zoon) uwzględnia w większej mierze perspektywę wspólnotową. Rozumiał on 

kwestię ludzkiej wolności, odpowiedzialności i prawa moralnego w duchu czystego 

indywidualizmu. Jednostka jest dlań całkowicie wolnym, a zatem również odpowiedzialnym 

za swoje czyny podmiotem, który zdaje sobie sprawę, że jeśli popełni morderstwo  

 
166 Ibid. 
167 Por. B. Wolniewicz, „Etyka abstrakcyjna i konkretna”, [w:] Nauka i język, red. M. Omyła, Wydział Filozofii i 
Socjologii Uniwersytetu Warszawskiego Znak-Język-Rzeczywistość–Polskie Towarzystwo Semiotyczne, 
Warszawa 1994. 
168 Jest to tzw. „wolność transcendentalna” – nieskrępowana empirycznymi ograniczeniami, absolutna swoboda 
działania, inicjująca szereg następujących po sobie zdarzeń. 



 59 

z premedytacją, spotkać go może najwyższy wymiar kary169. Morderca w tym ujęciu zasługuje 

na śmierć właśnie w imię uszanowania jego godności jako dojrzałego i odpowiedzialnego 

podmiotu, a nie jako „bezrozumnego dziecka”. Za ideą resocjalizacji, z kolei, kryje się często 

traktowanie ludzi jak istot infantylnych, które nie wiedzą, co robią i które trzeba odpowiednio 

wychować. Innymi słowy, kara – wedle Kanta – jest urzeczywistnieniem abstrakcyjnej idei 

sprawiedliwości i jako taka działa niejako samoczynnie na zasadzie: „zabijasz kogoś – zabijasz 

siebie”. W przypadku wymierzenia sankcji najwyższej mamy de facto do czynienia nie tyle z 

zastosowaniem sankcji karnej w potocznym znaczeniu tego pojęcia, ile raczej z subtelną i 

zawoalowaną formą „samobójstwa” czy raczej – ekstremalnego hazardu w imię bezkarnego 

diabelskiego szczęścia. To sytuacja analogiczna do tej, w której ktoś kładzie głowę na szynach, 

wiedząc, że zaraz przejedzie po nich pociąg, licząc wszak na wielką wygraną. Tym samym 

zbrodniarz świadomie (z premedytacją odbierając życie ofierze) daje aparatowi 

sprawiedliwości uprawnienie do odebrania mu życia w drodze rzetelnego postępowania 

karnego. Z tej perspektywy zarzut Beccarii staje się bezprzedmiotowy. 

3.5. Pomyłki sądowe 

Jeden z najpowszechniejszych zarzutów wobec instytucji kary śmierci głosi, że 

sankcja ta jest niedopuszczalna, bo za sprawą pomyłki sądowej może zostać jej poddany 

niewinny człowiek, a nieodwołalność tej kary uniemożliwia naprawę błędu. Można 

kontrargumentować, że jest to nie tyle zarzut wobec kary śmierci, ile wobec systemu karnego 

jako takiego. Głośny w ostatnich latach przypadek Tomasza Komendy, który spędziwszy 18 

lat w więzieniu, został uniewinniony, trudno rozpatrywać w kategoriach pomyłki, której 

konsekwencje zostały naprawione, a kara w całości „odwołana”. Nie sposób ani przywrócić 

mu 18 lat wolnego życia, ani usunąć śladu po pobycie w więzieniu w jego duszy i cienia, 

jaki położył on na resztę jego życia. Niewinna śmierć z kolei wiąże się z wieloma 

elementami organizmu społecznego, na które przystajemy. Dopuszczenie ruchu 

samochodowego, choćby, wiąże się z dziesiątkami ofiar śmiertelnych tygodniowo  

w samej tylko Polsce. Godzimy się jednak na ten koszt w imię dobra wyższego.  

W przypadku instytucji kary głównej tym dobrem jest rzecz niebagatelna: ład moralny  

i prawny (a przy okazji, za sprawą funkcji prewencyjnej, bezpieczeństwo i życie 

potencjalnych ofiar).  

 
169 Kwestia stanowiska Kanta w sprawie kary głównej posiada bogatą literaturę przedmiotu. Zob. np. P. Bartula, 
„Kant i kara śmierci”, [w:] Kant wobec problemów współczesnego świata, red. J. Miklaszewska, P. Spryszak, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2006, s. 153-163. 



 60 

Wolniewicz natomiast odpowiada na ten zarzut w bardziej subtelny sposób. Uznaje 

mianowicie pomyłki sądowe w przypadkach zagrożonych karą śmierci za skrajnie 

nieprawdopodobne w dobie skuteczności cywilizowanych standardów przewodu sądowego. 

Abolicjoniści, zdaniem filozofa, nie są w stanie wskazać ani jednego przypadku takiej 

tragicznej w skutkach pomyłki przy zasądzaniu wyroków śmierci w najnowszej historii 

sądownictwa170. Nie statystyka jest tu jednak istotna, ale zasady sprawiedliwości. Za 

stosowaniem kary głównej mimo perspektywy potencjalnych pomyłek sądowych przemawia 

logika tzw. „imperatywu kategorycznego”, który zajmuje centralną rolę w etyce systemu Kanta. 

Wobec delikatnej konstrukcji imperatywu Wolniewicz podkreśla, że niczego on nie nakazuje, 

ale za to czegoś zabrania i na coś przyzwala: 

Zakaz jest połową jego treści, drugą jest przyzwolenie. Oto pełne sformułowanie tego imperatywu: jeżeli 

uznaję, że nie byłoby źle, gdyby maksyma mego czynu stała się regułą powszechną, to wolno mi to uczynić; 

a jeżeli nie uznaję, to nie wolno (…) Tak np. wolno mi kraść, jeżeli uznaję, że nie byłoby źle, gdyby 

wszyscy kradli – i gdybym wobec tego sam był stale okradany. Jeżeli zaś tego nie uznaję, to nie wolno.171 

A zatem: czy rygoryście wolno zaakceptować możliwość pomyłki sądowej (a więc 

popierać mimo tej możliwości istnienie kary śmierci)? To zależy od tego, czy uznaje on, że 

dobrze by było, gdyby zaakceptował ją każdy. „(…) [To] drugie rzeczywiście akceptuję”172 

– stwierdza Wolniewicz. (Zatem akceptuje możliwość pomyłki na serio, bo również wobec 

siebie i jego bliskich)173. Innymi słowy: wystawiamy innych na ryzyko pomyłki o tyle, o ile 

wystawiamy się na nie sami. W ramach imperatywu w wersji unowocześnionej przez Rawlsa 

powiedzielibyśmy, że ustalamy zasady sprawiedliwości „za zasłoną niewiedzy” (nie wiemy 

bowiem, jakie konsekwencje będą miały wobec nas samych)174. 

3.6. Kompromis 

Ostatecznie, jak zauważa Wolniewicz, w sporze o stosowanie kary głównej 

porozumienie teoretyczne nie jest możliwe. Ścierające się w nim frakcje (podobnie jak  

w przypadku aborcji) wyrażają swego rodzaju postawę religijną, i nieprzejednaną. Są to różne, 

sprzeczne wzajemnie wiary czy światopoglądy, obejmujące odmienne poglądy na świat, na 

 
170 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 215, 216. Wolniewicz powołuje się tutaj na badania Josepha 
W. Bishopa Jr. z Uniwersytetu Yale, prowadzone na obszarze USA. 
171 Ibid., s. 222. 
172 Ibid. 
173 Por. ibid., s. 223. 
174 Por. J. Rawls: Teoria sprawiedliwości [1971], Warszawa 1994, passim. Cyt. za: B. Wolniewicz, Filozofia…, 
t. II, op. cit., s.216. 



 61 

naturę ludzką i system wartości. Przypadek polskich debat wokół dylematu aborcji poucza 

jednak, że być może da się również w sprawie kary głównej wypracować rozsądny kompromis 

prawny pomiędzy dyskutującymi stronami (autor podaje przykład takiego praktycznego 

kompromisu: choćby jedna egzekucja na 10 lat)175. Póki co jednak jesteśmy świadkami 

przeobrażeń rzeczywistości społecznej przede wszystkim w jednym kierunku – coraz 

pełniejszej realizacji planów konstruowanych przez lewicowych i liberalnych architektów, bez 

reszty przesiąkniętych aksjologią skoncentrowaną wokół ideałów utylitaryzmu, laickiego 

humanizmu, melioryzmu, empiryzmu antropologicznego  

i naturalizmu. Musi to doprowadzić do narastania zbrodni, społecznego poczucia 

niesprawiedliwości oraz do masowego buntu. 

 
175 Por. ibid., s. 220. 



 62 

IV. Eutanazja 
 

1. Samobójstwo 

Powiada Wolniewicz: 

Życie ma wartość, dopóki ma sens; a ma sens, dopóki czemuś służy – dopóki staje się przez nie coś dobrego. 

Dogorywanie w męce nie służy niczemu. Trzeba je zatem przeciąć – i im prędzej, tym lepiej.176 

 W poglądzie na problem eutanazji Wolniewicz idzie za stanowiskiem Elzenberga, który 

w Kłopocie z istnieniem177 pisze wszak nie tyle o niej, czyli o pomaganiu w umieraniu, co o 

samobójstwie. Chodzi jednak o moralną ocenę samej decyzji odebrania sobie samemu życia. 

Elzenberg deklaruje życzliwy stosunek do samobójstwa. To zawsze dostępna człowiekowi 

„ostatnia linia obrony”178, gwarantująca uniknięcie przekroczenia granicy upokorzenia, od 

którego wolelibyśmy śmierć. Świadomość tej drogi ucieczki czyni życie „spokojniejszym, ale 

i wiele piękniejszym”179. Odrzuca on zarzut tchórzostwa, jaki czyni się samobójczym aktom, 

wymagają one bowiem nie lada odwagi. Nie zgadza się też, że jest to uchylanie się od 

obowiązków społecznych: „człowieka przynależnego do społeczeństwa wiążą obowiązki 

społeczne; ale sama przynależność do społeczeństwa nie jest obowiązkiem społecznym”180. 

Poza sytuacjami wyjątkowymi (np. gdy ktoś jest całkowicie zdany na naszą tylko pomoc) nie 

jest słuszne żądanie, by powstrzymać się od samobójstwa, żeby nie krzywdzić innych. Jest ono, 

powiada Elzenberg, niemniej egoistyczne niż „przez zdarzenia wymuszona wola odejścia”181. 

Według Wolniewicza natomiast eutanazja jest szczególnym przypadkiem samobójstwa. 

„Podstawmy więc tam jedno za drugie [eutanazję za samobójstwo – przyp. KB]”182 – 

proponuje. Argumentacja Elzenberga wówczas pozostaje  

w mocy, choć zrównywaniu tych dwóch aktów filozof się sprzeciwia. Nie tylko dlatego że 

eutanazja miałaby dotyczyć jedynie ludzi stojących już nad grobem. Nie dlatego też, że 

skrócenie życia, inaczej niż w przypadku samobójstwa, nie byłoby jej celem jedynym ani 

 
176 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 199. 
177 Zob. H. Elzenberg, Kłopot z istnieniem: aforyzmy w porządku czasu, oprac. nauk. M. Woroniecki, 
Wydawnictwo Znak, Kraków 1994. 
178 Ibid., s. 196. 
179 Ibid. 
180 Ibid., s. 175. 
181 Ibid., s. 176. 
182 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 235. 



 63 

głównym. (Jej sensem nie jest przerwanie życia, ale skrócenie bezsensownego umierania  

w udrękach183). Wolniewicz podnosi jeszcze jedną istotną różnicę: 

Gdy [eutanazji – przyp. KB] dokonuje się wśród bliskich, odjęte jej zostaje to, co w samobójstwie 

najbardziej niesamowite: absolutna samotność samobójcy w tej chwili ostatecznej. Jest wprawdzie tak, jak 

głosi tytuł znanej powieści Fallady: „każdy umiera z osobna sam” (…) Samotność metafizyczna nie musi 

być jednak wzmacniana jeszcze samotnością społeczną.184 

Okołowski dodatkowo zwraca uwagę, że samobójstwo charakteryzuje się również grozą 

„zbędnej brutalności, niepewności rezultatu, a także poniewierania się zwłok”185. Eutanazji 

zwykle to nie dotyczy. O ile odmienne cele tych dwóch aktów stanowią różnicę gatunkową 

(łac. differentia specifica), o tyle pozostałe wymienione cechy są dla samobójstwa akcydentalne 

i stanowią różnicę empiryczną; są statystycznie częste dla samobójstwa (bywają samobójstwa 

zbiorowe), ale rzadkie dla eutanazji186. 

2. Typologia eutanazji 

Termin „eutanazja” wywodzi się z greki i pierwotnie oznaczał „dobrą, łagodną śmierć” 

(eu – dobry, thanatos – śmierć). Jej przeciwieństwem miałaby być śmierć ciężka, która wieńczy 

długotrwałą bolesną chorobę. W istocie chodzi o śmierć lżejszą zamiast cięższej. Obecnie 

zakres semantyczny „eutanazji” rozciąga się bardzo szeroko. Wolniewicz dokonuje zatem 

wstępnego rozróżnienia odmiennych jego znaczeń, wskazując, który rodzaj eutanazji ma na 

myśli w swoich deklaracjach187. Otóż można podzielić ją na wyzwoleńczą (skracanie życia 

cierpiącemu w agonii) oraz eksterminacyjną (likwidowanie określonych kategorii ludzi, np. 

niepełnosprawnych w III Rzeszy czy starożytnej Sparcie). Tę drugą odrzuca się tu jako  

w całości niedopuszczalną188. Jest inne rozróżnienie, ze strony Kościoła: na eutanazję „bierną” 

i „czynną”. Zakłada ono, jakoby bierna (zaniechanie tzw. uporczywej terapii) miałaby być z 

jakiegoś powodu lepsza (brak intencji zadania śmierci). Ta jednak w praktyce może przecież 

stanowić akt sadyzmu, np. odłączenie sztucznego płuca skutkuje konaniem  

 
183 Por. P. Okołowski, Filozofia…, op. cit., s. 353. Okołowski przywołuje również słowa Seneki: „Bardzo wielka 
to bowiem różnica, czy ktoś przedłuża swoje życie, czy swoje konanie”, Seneka, Listy moralne do Lucyliusza, 
tłum. W. Kornatowski, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2010, s. 185 (ks. VI, LVIII, 33), za: P. 
Okołowski, Filozofia…, op. cit., s. 348. Bez straty logicznej można za „przedłuża” podstawić „skraca” – zwraca 
uwagę uczeń Wolniewicza. 
184 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. IV, op. cit., s. 213. 
185 P. Okołowski, Filozofia…, op. cit., s. 353. 
186 Por. ibid., s. 355-356. 
187 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. IV, op. cit., s. 233, 234; ibid., t. III, s. 190. 
188 Por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 



 64 

w mękach duszącego się pacjenta. Eutanazja czynna zaś może stanowić wyraz sprzeciwu 

wobec sadyzmu. Rozróżnienie więc, jako aksjologicznie co najmniej koślawe i jałowe189, 

zostaje przez Wolniewicza odrzucone. W sporze chodzi więc tylko o eutanazję wyzwoleńczą, 

rozumianą jako łagodniejsze umieranie. Filozof proponuje podzielić taką eutanazję na 

przypadki jasno wyróżnione190. Posługuje się trzema kryteriami: stan zdrowia człowieka 

sponiewieranego chorobą (chory beznadziejnie lub śmiertelnie), stan umysłu (świadomy lub 

nieświadomy) oraz podmiot zabiegu (eutanazja własna lub cudza – bo inna jest ich ocena). 

Powstaje typologia, którą autor nazywa „cmentarzem logicznym”191 (patrz tab. 2.). 

Eutanazja: 
przytomnych 

 
nieprzytomnych 

chorych śmiertelnie A B C 
chorych 

beznadziejnie 
D E F 

 własna cudza cudza 

Tab. 2. Typologia eutanazji („cmentarz logiczny”) 

 Wolniewicz gotów jest bezwarunkowo przyzwolić tylko na ten przypadek eutanazji, 

który wiąże się z uśmierceniem konającego za jego przytomną zgodą (w wyniku jego decyzji), 

czyli w polach A oraz B powyższej tabeli. Chodzi więc o chorego, który znajduje się w stanie 

agonalnym i – w pełni świadomy swojej sytuacji – jasno artykułuje wolę skrócenia dręczącego 

go cierpienia. W sensie prawnym zaś chodzi o to, żeby „udzielający pomocy konającemu i na 

jego wezwanie nie byli karani”192. Pozostałe przypadki, również warte uwagi, są bardziej 

skomplikowane, co do zastosowania pomocy. Bez rozstrzygnięcia tych dwóch jednak (A i B), 

powiada filozof, nie sposób rozważać pozostałych.  

3. Argument z autonomii osoby ludzkiej 

Jak podkreśla Wolniewicz, eutanazja typu A i B, jeśli tylko dokonywana jest zgodnie  

z wyraźną wolą chorego, jest zabiegiem co najmniej neutralnym pod względem etycznym,  

a niekiedy powinnym. Wynika to z idei wolności wyboru swego losu, traktowanej jako ogólna 

 
189 A czasami celowo fałszujące rzeczywistość. 
190 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 234. 
191 Określenie „cmentarz logiczny” za: P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. Oryginalnie pola „cmentarza” 
Wolniewicz oznacza cyframi (od 1 do 6) – nie literami, jak przyjąłem tutaj. 
192 P. Okołowski, Filozofia…, op. cit., s. 358. 



 65 

metazasada filozoficzna. Argument ten określić można – posługując się terminologią kantyzmu 

– „argumentem z autonomii osoby”. 

Sprawa eutanazji jest moralnie czysta. Nikogo się tam do niczego nie namawia, nie nakłania, ani tym 

bardziej nie przymusza: każdy rozstrzyga sam za siebie – i tylko za siebie – w swoim własnym sercu i 

sumieniu, nie wyrządzając tym nikomu żadnej szkody ani krzywdy. To jej przeciwnicy chcą rozstrzygać 

za innych, jak mają umierać; a jeśli trzeba, to i siłą narzucić im swój sąd193 

– wyjaśnia autor. Aprobuje więc zarówno prawną, jak i moralną dopuszczalność 

eutanazji A i B. W takim dobrowolnym i świadomym akcie symbolicznie wyraża się ludzka 

racjonalność, kulminująca w akcie zwycięstwa tego duchowego elementu natury człowieka 

(rozumu) nad jej fizykalno-biologiczną częścią. Istotnym składnikiem tej ostatniej jest bowiem 

instynkt samozachowawczy, który broni się przed zakończeniem życia bez względu na 

wszystko194. Ową rozumność eutanazyjnej drogi odchodzenia z tego świata Wolniewicz 

podkreśla wielokrotnie. Zwraca uwagę, że sposób, w jaki starzeją się i umierają poszczególne 

osobniki dowolnego gatunku, jest obojętny dla jego przetrwania. Wyjęci pod tym względem 

poza nawias mechanizmów doboru naturalnego umieramy więc – jak się wyraża – „byle jak”. 

Tu z odsieczą może przyjść nam właśnie rozum. Czytamy: 

Starzy i chorzy są biologicznie zbędni i przyroda o los ich się nie troszczy. Ale przecież może to robić sam 

człowiek. Eutanazja jest częścią odpowiedzi na trudne pytanie, jak żyć rozumnie w bezrozumnym świecie. 

Odpowiedź jest surowa i wolelibyśmy, żeby była inna. Ale nikt nas nie pyta, co byśmy woleli.195 

4. Argument z miłosierdzia (humanitaryzmu) 

 Po drugie, powiada Wolniewicz: 

Dobija się zdychające konie i psy, idąc za najbardziej ludzkim odruchem: za odruchem współczucia. To on 

ustanawia nasze człowieczeństwo: „bo to przecież istota czująca”. – A człowiek to nie istota czująca? 

Wobec niego współczucie nie działa?196 

 Autor wskazuje tym na inny argument za legalnością eutanazji. Wiąże się on  

z wywołanym chorobą bólem, niemożliwym do zniesienia ani wyeliminowania. Argument  

z miłosierdzia wobec konających stosował kiedyś również Kościół, wyrażając zgodę na 

praktykę mizerykordii. Mizerykordia (łac. misericordia – miłosierdzie) to nazwa krótkiego, 

 
193 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 235, 236. 
194 Por. ibid., t. III, s. 190, 191. 
195 Ibid., t. II, s. 246. 
196 Ibid., s. 237. 



 66 

wąskiego sztyletu, którym obowiązkowo dobijano konającego na polu walki (również 

przeciwnika). Zdaniem Wolniewicza, sytuacje domagające się eutanazji są analogiczne,  

i Kościół powinien zająć wobec nich podobne stanowisko. Eutanazja okazuje się bowiem  

w pełni uprawnionym pod względem etycznym rozwiązaniem, pozwalającym oszczędzić 

umierającemu bezsensownego, nieludzkiego cierpienia i upokorzeń. Chodzi tutaj zarówno  

o zjawisko bólu fizycznego, jak i duchowego. Ten drugi wynika z pozbawienia człowieka 

samodzielnej zdolności wykonywania podstawowych, naturalnych czynności oraz  

z zadawania cierpienia współczującym najbliższym. Powiada autor: 

Cierpieć strasznie i tą swoją udręką zadawać jeszcze wielkie cierpienie drugim – i to tym właśnie, co 

najsilniej z nami współczują a nic pomóc nie mogą – to jest już tylko fizyczna i moralna okropność. Takie 

cierpienie jest moralnie bez wartości, gdyż ujawnia jedynie bezsens ludzkiego istnienia doprowadzony do 

swej ostatniej granicy. Jedyną sensowną rzeczą, jaką można wtedy jeszcze zrobić, to skrócić je śmiercią.197 

Wolniewicz powołuje się też na stanowisko Tadeusza Kotarbińskiego. Ten zaś zwraca 

uwagę, że eutanazja pozwala nie tylko uniknąć cierpienia pojawiającego się w procesie 

umierania, alei udręki związanej ze świadomym oczekiwaniem na ten brutalny akt jeszcze  

w ciągu zwyczajnego biegu życia. Czytamy: 

Ludzie boją się nie tyle śmierci, co umierania. Uwolnić człowieka od tego lęku byłoby czynem wysoce 

dobroczynnym. Okazałoby się wtedy, w jak wysokim stopniu możność pogodnego myślenia o własnej 

przyszłości zależy od uporania się z tą zmorą.198 

Rozumność i śmiertelność są tu dwoma kluczowymi cechami człowieka. Razem 

składają się na jego starożytną definicję (stwór rozumny i śmiertelny). Ich iloczyn logiczny 

odróżnia go z jednej strony od zwierząt (śmiertelnych, ale bezrozumnych), a z drugiej strony 

 
197 Ibid. 
198 A przed tymi słowami Kotarbiński mówi tak: „Ale w tych granicach i pod tym warunkiem niechaj mu wolno 
będzie robić ze sobą, co zechce, nawet odebrać sobie życie, jeśli to będzie dla niego złem najmniejszym z 
możliwych, wedle własnego rozeznania. I niechby wtedy nie potrzebował ani >>palić sobie w łeb<<, jak to się 
mówi, ani rzucać się pod pociąg, ani wieszać się na powrozie, ani w inny sposób brutalnie się ze sobą obchodzić. 
Dojrzewa od lat problem eutanazji w ogóle, a eutanazji dobrowolnej w szczególności. Nie tylko nie przeszkadzać 
bezwzględnie i wszelkimi sposobami osobom, które po rozumnym namyśle chcą przyspieszyć koniec własnego bytu 
i wyzwolić się z nieuchronnej udręki, lecz przeciwnie, okazać im w tej mierze życzliwą pomoc prawną i techniczną. 
Niechże nauczy nas wszystkich medycyna, jak to robić, a pono można to robić nie tylko bez męczarni, lecz nawet 
z poczuciem euforii. Nadzwyczaj to ważna dla walki z nieszczęściem umiejętność, tym ważniejsza, że dojrzewa 
również przeświadczenie, iż dobrowolne umyślne zakończenie własnego życia w warunkach eutanazji zdobędzie 
sobie uznanie jako forma końca najbardziej godna ludzi rozumnych, bez porównania rozumniejsza niż oczekiwanie 
na brutalny zwykle akt ze strony czy to przyrody, czy przypadku, czy wreszcie bliźnich działających nie w naszym, 
lecz własnym interesie (…)”, cyt. za: ibid., t. I, op. cit., s. 301, 302. Gdy chodzi o ogólne założenia filozoficzne, 
argumentacje Wolniewicza i Kotarbińskiego są, przynajmniej do pewnego stopnia, izomorficzne wobec siebie. Co 
więcej, Kotarbiński wypowiadał się też na temat samobójstwa – w duchu przyzwalającym, choć ostrożnie. Por. 
ibid. 



 67 

od bogów (rozumnych, ale nieśmiertelnych). Czyni go przy tym postacią z gruntu tragiczną. 

Wciąż kipiący w nim pęd życia, który w niepohamowany sposób zwraca go ku choćby 

najbardziej przyziemnej przyszłości, będąc motorem jego rozwoju i dynamicznych działań, 

„musi się nieuchronnie roztrzaskać o barierę, za którą żadnego jutra już nie będzie. (…) Po co 

więc  

i w imię czego powiększać jeszcze ów tragizm, nie dopuszczając by zderzenie było choć trochę 

mniej twarde i brutalne?”199. 

5. Człowiek „dopchnięty do ściany” 

Eutanazja była przez całą historię ludzkości dramatem życia indywidualnego. Do 

niedawna. Natomiast bezprecedensowy rozwój nowoczesnych technologii medycznych 

stworzył sytuację nowego typu, nieznaną nigdy wcześniej200. W ciągu jednego stulecia średnia 

długość życia ludzkiego podwoiła się dwukrotnie (z lat 40 do 80). Żyjąc ponad 80 lat (przy 

maksimum wyznaczonym genetycznie: około 120) wpadamy w „matnię nieuchronnego 

rozpadu”201. Medycyna zajmuje się wówczas w istocie „leczeniem śmierci”. Sytuacja ta, 

wywołana ciśnieniem technologicznym, określana bywa „dopchnięciem ludzi do ściany” (ich 

wytrzymałości materiałowej). Dziś eutanazja stała się więc również dramatem życia 

zbiorowego: zjawiskiem w skali masowej. Przyczyną jest radykalna zmiana warunków życia, 

a nie – jak mogłoby się wydawać – kryzys tradycyjnej obyczajności. 

Zdaniem Wolniewicza, stopniowa zgoda na legalizację eutanazji będzie nieuniknioną 

konsekwencją tego przewrotu technologicznego. Towarzyszy mu zmiana dominującej w skali 

społecznej postawy wobec fenomenu śmierci202. Jest to jedynie kwestia czasu – najwyżej ok. 

30 lat203. Idea legalizacji eutanazji jest reakcją ludzkości na tę sytuację, którą Stanisław Lem 

nazywał inwazją biotechnologii w ludzkie ciało. Pisze Wolniewicz: 

W świecie dokonuje się olbrzymia rewolucja. Jest nią – jak mówi Stanisław Lem – inwazja biotechnologii 

w ciało ludzkie. Ta inwazja przebuduje cały nasz sposób myślenia, zmieni nasz stosunek do własnego ciała, 

 
199 Ibid., s. 247. 
200 Por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 
201 Ibid. 
202 W tym kontekście Joanna Smakulska dodaje: „(…) pozytywne nastawienie do eutanazji jest nie tylko zmianą 
postrzegania śmierci, lecz także i samego życia. Polega między innymi na uświadomieniu sobie, że nie ma 
znaczenia, czy nasze życie potrwa trochę dłużej lub trochę krócej, więc przedłużanie go poza sensowną granicę 
wyznaczoną cierpieniem i upokorzeniem nie ma sensu”, J. Smakulska, Bogusława…, op. cit., s. 44. W kwestii 
wyznaczenia owej ostatecznej granicy bardzo ważne jest zapożyczone z arystotelizmu pojęcie „entelechii”, 
identyfikowane w ujęciu Wolniewicza z chrześcijańską kategorią „duszy”, a oznaczające zasadę życia tkwiącą w 
organizmie. Zniknięcie entelechii jest równoznaczne z zakończeniem istnienia człowieka jako całości. 
203 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 190. 



 68 

do życia i śmierci. Ruch na rzecz zalegalizowania eutanazji jest jej następstwem: pierwszą poważną reakcją 

ludzkości na tę inwazję.204 

Według Wolniewicza Kościół katolicki, będący ostoją tradycyjnego pojmowania końca 

ludzkiego życia, z czasem złagodzi swoje nieprzejednane stanowisko. Za zwiastun 

nadchodzącej zmiany opinii struktur Kościoła (a jednocześnie wyraz słabości  

i niekonsekwencji jego władz) filozof uznawał znane stanowisko Magisterium. Zezwala ono na 

odstąpienie w określonych sytuacjach od prowadzenia tzw. uporczywej terapii205. Zmiana jest 

zresztą nieuchronna. Stwierdza filozof:  

Na dalszą metę religijne potępienia eutanazji na nic się nie zdadzą. Chcą bowiem stawać w poprzek czemuś, 

co nadchodzi niepowstrzymanie jako nowa religia przyszłości. Jeżeli nie zakorzeni się ona w samym 

chrześcijaństwie, nadając mu postać nową i co najmniej tak odmienną jak Nowy Testament od Starego, to 

wyrośnie obok niego, wbrew niemu i przeciw niemu206. 

6. Argumenty przeciw eutanazji 

Argumentacja przeciwników eutanazji jest złożona, a przez to logicznie słaba. Składa 

się na nią rozmaitość argumentów, które w pojedynkę nie mają nawet wystarczającej mocy 

psychologicznej207. (Kiedy jest dobry argument, nie trzeba podawać innych; za eutanazją 

podaje się tylko dwa, ale silne). Zinstytucjonalizowany ruch przeciwko eutanazji Wolniewicz 

postrzega jako uwarunkowany głównie tradycyjnymi przesłankami religijnymi, zamiast 

wypływających z racjonalnej, krytycznej refleksji208. Podszyty jest ten opór strachem przed 

uświadomieniem sobie własnej śmiertelności. Eutanazja bowiem, choć ma łagodzić bolączki 

towarzyszące procesowi umierania, jednocześnie ujawnia tragizm ludzkiego istnienia 

nieuchronnie prowadzącego do swej ostatecznej granicy, jaką na horyzoncie biologicznej 

egzystencji stanowi moment śmierci. Mówi się o tym tak: 

[Groza życia] wyziera z każdego samobójstwa i uderza w nas jak młotem: że życie może być człowiekowi 

straszniejsze niż śmierć. W eutanazji staje widomie przed oczami niesamowitość świata. O niej zaś 

wolałoby się nie wiedzieć, a skoro już się wie – to zapomnieć. Na tym poziomie ujawnia się rzeczywisty, 

ukryty związek eutanazji z religią.209 

 
204 Idem, Z. Musiał, Ksenofobia…, op. cit., s. 163, 164. 
205 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 244; ibid., t. IV, s. 212. 
206 Ibid., s. 237. 
207 „Wysuwane przeciw niej [eutanazji] argumenty są paralogizmami, za którymi kryje się małoduszność lub 
doktrynerstwo”, ibid., t. III, s. 190. 
208 Por. ibid., s. 193. Wyjątkowo silny ośrodek oporu wobec legalizacji eutanazji stanowi środowisko lekarskie, co 
Wolniewicz konstatował z niezadowoleniem. 
209 Ibid., t. II, s. 241. Por. także ibid., t. IV, s. 214.  



 69 

Podstawiając znów eutanazję w miejsce samobójstwa do słów Elzenberga, Wolniewicz 

obrazowo wyjaśnia, że „[eutanazja] wśród zaspokojonych życiowo, to jak żebrak w cukierni: 

przypomina nie w porę o innej, mniej słodkiej rzeczywistości”210. 

Idący za Wolniewiczem Okołowski, zbierając jego rozrzucone uwagi, wskazuje, że 

rozmaitość racji wysuwanych przez przeciwników eutanazji można pogrupować211. Niektóre 

ich typy zalicza do kategorii niepoważnych. Należy do nich argument (a) „z woli Bożej” 

(religijny). Polega on na stwierdzeniu, że „tylko Bóg daje życie i on tylko może je odebrać”. 

(W domyśle: człowiek go nie daje i odebrać nie może). To fallacja (błąd logiczny), tkwi bowiem 

w tym rozumowaniu ekwiwokacja. Określenia „daje” oraz „odbiera” występują w różnych 

zakresach, a argument jest skonstruowany tak, jakby wszystko było jednoznaczne.  

W „dawaniu” nie chodzi tu o poczęcie, ale o podtrzymywanie życia. Czy zatem człowiek nie 

może go podtrzymywać zabiegami medycznymi wbrew woli Boga? Według szafujących tym 

argumentem to Bóg podtrzymuje życie, ale rękoma ludzi (stosującymi zwykłe leczenie czy 

aparaturę ratowniczą). Jednak, jak się okazuje, odebrać już rękami ludzi (odłączających 

aparaturę bądź podających truciznę) Bóg by nie mógł. Nie ma uzasadnienia dla takiego 

asymetrycznego stanowiska: ani w Piśmie Świętym, ani w tradycji Kościoła – stwierdza uczeń 

Wolniewicza.  

Niepoważny jest też argument (b) „ze śmierci naturalnej”. Nakazuje się w nim 

wytrwanie w bólu do momentu jej nastania. „Śmierci naturalnej” jednak w tradycyjnym sensie 

(trwałe ustanie krążenia krwi) już w praktyce medycznej nie ma. Nie wiadomo też, czym 

miałaby ona być w dobie coraz skuteczniejszego jej „odsuwana przez nowoczesną medycynę: 

przez antybiotyki, chemioterapie, napromieniowania, protezowania, zabiegi chirurgiczne, z 

przeszczepami włącznie”212. Nowa definicja śmierci w medycynie to ustanie funkcji pnia 

mózgu. Ustanowiona została, zdaniem Wolniewicza i Okołowskiego, w celach 

transplantacyjnych (bez sprzeciwu Kościoła). To odejście od „śmierci naturalnej” powinno być 

więc konsekwentnie dopuszczone także w przypadku eutanazji (lub przynajmniej odrzucone w 

obydwu)213. 

Trzecim przykładowym argumentem niepoważnym jest (c) ten „z nadużyć”. Chodzi, 

rzecz jasna, o niebezpieczeństwo nadużyć ze strony lekarzy bądź członków rodziny chorego, 

 
210 Ibid., t. II, s. 235. 
211 Por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 
212 Idem, Filozofia…, op. cit., s. 358. 
213 Por. ibid., s. 359. 



 70 

jakie może stwarzać możliwość legalnego skracania życia konających. Otóż nadużycia zdarzają 

się przecież wszędzie, we wszystkich dziedzinach ludzkiej aktywności. Nadużyć można 

dosłownie wszystkiego, choćby posłużyć się nożem kuchennym do dokonania morderstwa. 

Nikt rozsądny nie domaga się jednak z tego powodu wycofania z użycia ostrych przedmiotów. 

Czytamy u Wolniewicza: 

Nie ma wątpliwości, że prawo do eutanazji może być nadużyte i pewnie będzie – ale cóż z tego? 

Nadużywane są wszelkie prawa i urządzenia ludzkie: wolność słowa przez demagogów i nihilistów, 

samoloty pasażerskie przez terrorystów, prawo do zrzeszeń religijnych przez spryciarzy i oszustów.214 

To nie powód, by te prawa i wynalazki likwidować, a jedynie by usiłować dostępnymi 

środkami nadużycia ograniczać (instalując odpowiednie mechanizmy w porządku 

normatywnym). Jasne jest, że w przypadku eutanazji należy być czujnym – w zakresie 

wiarygodnej diagnozy medycznej i potwierdzenia woli konającego. Wolniewicz zauważa  

z przekąsem, że znacznie bardziej obciążona pod względem zagrożeń est transplantologia 

(zwłaszcza przy obowiązującej w Polsce „domniemanej zgodzie” na pobieranie narządów ex 

mortuo). Nie słychać tu jednak głosów krytyki ze strony środowisk uwrażliwionych na 

potencjalne niebezpieczeństwa215. 

Kolejny argument naiwny czy bezmyślny mówi (d) „o dystynkcji wobec zwierząt”.216 

Odnosi się on do argumentu „z miłosierdzia”, wysuwanego za legalnością eutanazji. Ten 

powiada: nie jest sprawą budzącą wątpliwości dobijanie konającego zwierzęcia i nie ma 

powodu, by sumienie podpowiadało co innego w przypadku umierających w męczarniach ludzi 

(wszak to też istoty czujące). Odpowiedź przeciwników eutanazji wskazuje zaś na dystynkcję 

(zasadną metafizycznie różnicę): człowiek ma duszę, zwierzę nie – dlatego sytuacja miałaby 

być inna. Skoro jednak człowiek ma duszę, to umierając, może cierpieć bardziej: dochodzi 

udręka duchowa. To argument za eutanazją, nie przeciw. Ponadto dusza to wola – co więc, 

kiedy trzeba ją łamać? A jeśli mielibyśmy brać pod uwagę przekonanie  

o nieśmiertelności duszy – tym bardziej. Eutanazja nie jest wówczas aktem ostatecznym,  

a jedynie skróceniem cierpienia u końca życia cielesnego przed życiem wiecznym po śmierci. 

 Argumenty, które - według ucznia Wolniewicza - należy traktować serio, są trzy. 

Wszystkie „z nieufności”: do medycyny, do konających i do „bliźnich”.  

 
214 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 194. 
215 Por. ibid. 
216 Tak można by umownie nazwać typ argumentacji wyróżniony przez Okołowskiego. 



 71 

A/ Argument „z nieufności do medycyny” głosi, że należy wstrzymać się ze zmianą 

stosunku do eutanazji (na przyzwalający). Medycyna bowiem nie powiedziała jeszcze 

ostatniego słowa. Niebawem coś poradzi na ten problem bez konieczności skracania życia. Nie 

mówi się tu o powstrzymaniu stanu agonii – ten prędzej czy później musi nadejść. Odwraca się 

od niego uwagę, skupiając się na technikach uśmierzania bólu. Tymczasem medycyna czyni 

postępy, ale głównie w przedłużaniu do granic możliwości długości osobniczego życia. 

Problem więc powiększa. Zawsze znajdą się tacy, którym usunąć bólu umierania nie sposób. 

Wolniewicz mówi o tym tak: 

Lekarze często twierdzą, że tzw. opieka paliatywna czyni problem eutanazji nieaktualnym: zapewnia 

ona rzekomo – mówiąc ich dziwnie niestosownym językiem – „pełny komfort umierania”. Wystarczy 

zajrzeć do książki dwojga znawców przedmiotu, dr Roberta Twycrossa i dr Sylwii Lack „Terapeutyka 

w terminalnej fazie raka” (Oxford 1984), by się przekonać, że to propagandowy fałsz.217 

Okołowski zaś wskazuje, że współczesne podręczniki medycyny paliatywnej mówią  

o granicy, jaką ma zwalczanie bólu218. Optymiści mówią o 1 procencie, a pesymiści  

o 5 procentach skazanych na cierpienie mimo najlepszych starań lekarzy. (Występuje np. 

zjawisko tolerancji na morfinę, której większe dawki byłyby już śmiertelne). Eutanazji 

domaga się sytuacja tych właśnie przypadków, na co zwraca uwagę Wolniewicz: 

Zwolennikom legalizacji [eutanazji] chodzi bowiem wyłącznie o te właśnie przypadki – im mniej liczne, 

tym oczywiście lepiej – w których go [bólu] zlikwidować nie można (…)219 

Dodaje też trzeźwo, że możliwości techniczne medycyny nie są tożsame z 

wydolnością systemu, który je stosuje: 

(…) opieka ta jest z reguły marna, i (…) nigdy doskonałą dla wszystkich nie będzie. Nie starczy ni 

woli, ni środków. I znowu umierającemu pozostaje tylko wycie.220 

 

  B/ Argument „z nieufności do konających” głosi, że „konającym ból odbiera rozum. 

Domagając się eutanazji, nie wiedzą oni więc, co mówią”. Otóż rzeczą naturalną  

i zrozumiałą jest fakt, że do eutanazji cudzej podchodzimy z większą ostrożnością niż do 

własnej. Swoje motywy i decyzje bowiem dobrze znamy. Przeciwnicy eutanazji idą tutaj 

jednak nazbyt daleko – utrzymując, że cudze motywy są fałszywie artykułowane, zatem 

 
217 Ibid., t. III, s. 184. 
218 Por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 
219 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 184. 
220 Ibid., s. 195. 



 72 

znamy je lepiej niż osoby im ulegające. W odpowiedzi na ten typ argumentacji Okołowski 

ukuł nawet „sylogizm sadysty”, który ujawnia jej absurdalność221. Przytoczony argument  

„z nieufności” można bowiem przedstawić jako schemat następującego wnioskowania: 

przesłanka P1: każdy, kto straszliwie cierpi, jest niepoczytalny; 

przesłanka P2:każdy niepoczytalny winien być ubezwłasnowolniony; 

wniosek W: każdy kto straszliwie cierpi, winien być ubezwłasnowolniony. 

Symbolicznie: P1�P2�W. 

Wniosek jest jawnym absurdem, ale Okołowski uzasadnia to jeszcze merytorycznie. 

Formalnie bowiem sylogizm jest poprawny. Żeby zaś podważyć wniosek, musimy zanegować 

jedną z przesłanek. Sprawa jest o tyle prosta, że fałszywe są obydwie. Historia i literatura zna 

mnóstwo przypadków jasności umysłu w strasznych cierpieniach (choćby chrześcijańskich 

męczenników czy bohaterskich żołnierzy). W czasie agonii umysł ma tę przewagę w stosunku 

do innych chwil życia, że skupia się na jednym tylko problemie: co w tej sytuacji zrobić. 

Ubezwłasnowolnia się zaś nie każdego niepoczytalnego, ale tylko tych, którzy zagrażają życiu 

i zdrowiu innych ludzi (także własnemu, o ile da się je zachować). 

 C/ Argument „z nieufności do bliźnich” sprowadza się do dezawuowania wszystkich 

pomagających umrzeć, przypisywania im zawsze nikczemnych pobudek. Otóż eutanazja 

wymaga udziału, poza konającym, kogoś jeszcze. Udział może być trojakiego rodzaju: bierny 

(towarzyszenie w ostatnich chwilach umierającemu), półczynny (dostarczenie zastrzyku) albo 

czynny (zrobienie zastrzyku)222. Powstaje pytanie: kto miałby to czynić? I pojawia się domysł, 

a raczej niejawny zarzut: ktoś, kto to w ogóle czyni, ma niecne intencje. 

 Jedna z proponowanych odpowiedzi brzmi: pomagać umrzeć winni lekarze. Brak 

jednak uzasadnienia (poza niepoważnym: są zwykle pod ręką). Sam zabieg jest prymitywnie 

prosty – praktykowany choćby przy wymierzaniu kary śmierci w Stanach Zjednoczonych – nie 

wymaga specjalnej wiedzy. To zwyczajny zastrzyk z glukozą, środkiem znieczulającym  

i „cykutą” zatrzymującą pracę serca. Nawet dezynfekowanie miejsca nakłucia jest tu 

bezcelowe. Nie ma powodu, by obciążać tą odpowiedzialnością akurat lekarzy, a nie np. 

salowych czy nawet tramwajarzy. Lekarze zresztą składają przysięgę Hipokratesa, zgodnie  

z którą robić im tego nie wolno. Wolniewicz odrzuca ten pomysł z całą mocą: 

 
221 Por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 
222 Por. ibid. 



 73 

Jedno można rzec od razu: koniecznym warunkiem wszelkiej eutanazyjnej liturgii jest oddzielenie aktu 

eutanazji od medycyny. Eutanazja nie jest zabiegiem medycznym, jak nie jest nim ostatnie namaszczenie 

ani pielgrzymka do Lourdes. Jest aktem z innego, wyższego porządku rzeczy, do którego medycyna 

bezpośrednio – tzn. w sensie wykonawstwa – mieszać się nie powinna. Lekarze bronią się przed nią, bo 

czują, że chce się tu zwalić na nich coś, do czego nie są powołani, ani na ogół nawet zdatni.223 

Rola lekarzy ograniczyć się powinna do stwierdzenia, że przypadek jest terminalny. To 

natomiast, że są oni często przeciwnikami eutanazji jako takiej, Wolniewicz tłumaczy tak, jak 

sprzeciw wszystkich pozostałych – grozą życia (jako mogącego być czymś gorszym niż 

śmierć), która staje przed oczyma w akcie eutanazji: „Lekarze mogą być immunizowani 

psychicznie na grozę cudzej śmierci, ale nie na grozę samego życia”224 – zauważa. Tu przysięga 

Hipokratesa na którą się powołują nie ma nic do rzeczy225. 

Jeszcze gorszą odpowiedzią wydaje się być ta, które proponuje przydzielić zadanie 

pomagania w eutanazji urzędnikom. Doświadczenie wskazuje, że bezduszny aparat 

biurokratyczny jest wyjątkowo podatny na nadużycia, bo skierowany głównie na jakieś 

urzędnicze cele, nie zaś na autonomiczne. A eutanazja to cel autonomiczny. Powiada 

Wolniewicz: „(…) Dobrowolną śmierć traktujemy jako akt religijny, a od religii trzeba 

urzędników i administrację trzymać jak najdalej”226.  

Najwłaściwsza odpowiedź w postawionej kwestii jest prosta: pomóc umrzeć mogliby 

wyłącznie najbliżsi. Niekoniecznie członkowie rodziny. Ci mogą być podejrzani o intencje 

choćby spadkowe, może to być też zadanie dla nich zbyt trudne. Mógłby za to pomóc gotowy 

do tego przyjaciel. W każdym razie ktoś, komu moribundus ufa i kogo wskazuje palcem. 

Zmiana prawa w tej kwestii, zauważa Okołowski, sprawiłaby zapewne, że ludzie zaczęliby się 

troszczyć w trakcie życia o znalezienie sobie takiej osoby227. 

 
223 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s.183. 
224 Ibid., s. 240, 241. 
225 „Odrzucając eutanazję, lekarze powołują się chętnie na swój Kodeks etyki lekarskiej, który jej zabrania. Jest 
to zupełne nieporozumienie, a czasem hipokryzja. Wszelkie bowiem >>kodeksy etyki<< – czyjekolwiek: 
nauczyciela, ekspedientki, sędziego, rzeźnika, pracownika nauki – stanowią contradictiones in adiecto, wyrażenia 
wewnętrznie sprzeczne. Etyka nie zna kodeksów, zna je tylko prawo. Instancją dla etyki nie są kodeksy, lecz głos 
sumienia oraz głos uznawanych w nim autorytetów (…) Działalność kodeksotwórcza, uprawiana dziś w sprawach 
etyki, jest próbą zastąpienia chwiejącej się moralności legalnością. Zgodność z głosem sumienia ma tu być 
zastąpiona zgodnością z literą przepisu, sumienie ma być zastąpione przepisem. Taka działalność jest jednak nie 
tylko bezowocna, lecz wysoce szkodliwa, bo przyspiesza proces moralnego rozpadu, który miała rzekomo 
powstrzymać. A przyspiesza dlatego, że prowadzi prosto do neutralizacji ludzkich sumień i zamiany ich na protezy 
drukowane na urzędowym papierze. Rozpełzający się dziś wszędzie etatyzm ma różne oblicza”, ibid., s. 240. 
226 Ibid., s. 185. 
227 Por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 



 74 

 Na tym kończą się argumenty przeciwników eutanazji. Są one po rozpatrzeniu, zdaniem 

Wolniewicza, pozorne; ukute, by bronić stanowiska, które wynika z czegoś zgoła innego. 

7. Biolatria – faktyczny wróg eutanazji 

Faktyczny korzeń postaw niechętnych wobec legalizacji eutanazji Wolniewicz widzi  

w tym, co zwykł określać terminem „biolatrii”. Oznacza ona bałwochwalcze nabożeństwo do 

samego biologicznego trwania, traktowanego jako wartość absolutna, umieszczona na 

najwyższej pozycji na skali dóbr. Czytamy:  

Zewsząd rozbrzmiewa dziś hasło: „życie jest wartością najwyższą”. Jego sensu bliżej się nie objaśnia, jego 

słuszności nigdy się nie uzasadnia – traktowane jest jako nieodparta oczywistość, z jakichś jednak 

względów warta powtarzania w kółko.228 

Skoro zaś życie jest wartością najwyższą, to najgorszym nieszczęściem, jakie może 

dotknąć człowieka, staje się śmierć. Należy więc przedłużać życie wszelkimi środkami i za 

wszelką cenę229. Nie zadaje się przy tym pytania, czyje to życie ma być najważniejsze i dla 

kogo rzekomo stanowi wartość absolutną? Gdyby bowiem kwestię tę poddać rzetelnej dyskusji, 

biolatria odkryłaby swój przeraźliwy egotyzm, szczytową formę miłości własnej230. Dla 

każdego wyznawcy ideologii biolatrycznej tą nienaruszalną świętością w rzeczy samej jest 

życie, ale jego własne. Stąd właśnie popularność biolatrii, która pozbawiła ludzką egzystencję 

wzniosłych ideałów, jakim warto byłoby służyć. Jak pisał U. Schrade: „Żyjemy (…) w czasach, 

w których ludzie uznają życie za wartość najwyższą i nie wyobrażają sobie, iż mogliby je dla 

czegokolwiek poświęcić. Współczesny człowiek chce żyć długo i dostatnio (…)”231. 

Urzeczywistniło się więc ponure proroctwo Elzenberga o nadejściu takiego świata. Tymczasem 

wartością najwyższą nie jest życie samo w sobie, lecz normatywnie pojęte człowieczeństwo, 

na które składają się określone ludzkie skłonności czy sprawności, jak np. honor, wierność czy 

sprawiedliwość. Wartość życia ludzkiego, powiada Wolniewicz, należy rozumieć jako wprost 

 
228 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s.197. 
229 Por. ibid. 
230 Por. ibid., s. 197, 198. 
231 U. Schrade, Międzywojenna polska myśl narodowa: od patriotyzmu do globalizmu, Wydawnictwo Arcana, 
Kraków 2004, s. 69. 



 75 

proporcjonalną do stopnia, w jakim skutecznie urzeczywistnia ten właśnie zestaw cech232. 

„Jeżeli nie realizuje żadnej, to [życie] nie ma też żadnej wartości”233. 

Stanowisko Wolniewicza jest konsekwentne w każdym z pięciu najważniejszych 

problemów cywilizacyjnych (spędzania płodu, kary głównej, eutanazji, przeszczepiania 

organów oraz klonowania istot ludzkich czy fabrykowania ciał). Stoi w opozycji wobec 

światopoglądu opartego na postawie kultu życia. Mowa była o nim w podrozdziałach II 3.1. 

Wolniewicza krytyka humanizmu antropocentrycznego (odnośnie do aborcji) oraz III 3.3. 

Człowieczeństwo a czyn ohydny (przy karze śmierci). Jednak zgoda na eutanazję jako 

bezpośrednią rezygnację z własnego życia na rzecz innych wartości biolatria sprzeciwia się 

najsilniej. „Mówi się w niej [eutanazji – przyp. KB] wyraźnie: życie nie jest wartością 

najwyższą, nie zawsze warto je przedłużać”234, pisze filozof – i kontynuuje, podkreślając  

w cytowanych na wstępie tego rozdziału słowach: „Życie ma wartość, dopóki ma sens; a ma 

sens, dopóki czemuś służy – dopóki staje się przez nie coś dobrego. Dogorywanie w męce nie 

służy niczemu. Trzeba je zatem przeciąć – i im prędzej, tym lepiej”235.  

Wolniewicz przeciwstawia się postulatowi tzw. świętości życia236, do której w swoim 

sprzeciwie wobec eutanazji odwołuje się Kościół katolicki. W postawie Kościoła razi 

Wolniewicza jednak nie tylko doktrynerska gloryfikacja wartości życia237, ale również 

powoływanie się na przekonanie o moralnej wartości cierpienia. Cierpienie może mieć wielką 

wartość (uszlachetniającą) tylko wówczas, gdy stwarza jakieś dobro, nadając trwaniu w nim 

sens. Konających w udrękach zwykle to nie dotyczy238. Przeciwnie, procesy wówczas 

zachodzące z punktu widzenia godności osobowej oznaczają często degradację istoty 

ludzkiej239. Czytamy: 

Na tle realiów umierania – jak potworne bóle (np. w raku trzustki), powolne duszenie się (w zwłóknieniu 

płuc), albo wymiotowanie kałem (w raku jelita) – wszelkie zapewnienia, że „sytuacja beznadziejnego 

 
232 „(…) człowiek to jest człowieczeństwo, pewne przymioty duchowe. Nie kształt zewnętrzny, który się mało różni 
od kształtu szympansa. Człowieczeństwo to jest wartość, która tkwi w człowieku; i tylko o tyle człowiek ma jakąś 
wartość, o ile w nim ono tkwi”, B. Wolniewicz, W stronę…, op. cit., s. 114. 
233 Idem, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 113. 
234 Ibid., s. 199. 
235 Ibid. 
236 Por. ibid., s. 236, 243-245; ibid., t. IV, s. 211-215. 
237 Wedle autora Filozofii i wartości nowoczesna religijność – także chrześcijańska – jest skażona postawą kultu 
życia (biolatrii). Por. ibid., t. III, s. 188. „Tak jak dotąd śpiewało się >>święty, święty jest Pan Zastępów, pełne 
są niebiosa chwały Jego<<, tak teraz można by już śpiewać podobnie: >>święte, święte jest życie ludzkie, pełna 
jest ziemia chwały jego<<. W tę stronę to idzie”, ibid., s. 197. 
238 Por. ibid., s. 301. 
239 Por. ibid., t. II, s. 237. 



 76 

cierpienia nie przekreśla (…) szansy samorealizacji jednostki”, i że jakoby dokonuje się wtedy „rzeźbienie 

moralnego wizerunku człowieka”, brzmią nie tylko fałszywie, ale wręcz jak naigrawanie się z konających. 

Życie jest walką i cierpieniem; i nie trzeba w nim szukać aż stanów terminalnych, by mieć okazję do takich 

„rzeźbień”.240 

Dominacji ideologii biolatrycznej Wolniewicz przeciwstawia nową formę religijności, 

słabo jeszcze skrystalizowaną, ale wyraźnie obecną we współczesnym świecie. Swoistym jej 

preludium ma być aktywność ruchów proeutanazyjnych. Eutanazja bowiem to jest „obrzęd 

religijny, z krzyżem czy bez: przejście z bytu w niebyt, zawsze w końcu niepojęte, choć niby 

tak proste. Nie ma znaczenia, czy oczekuje się wtedy jakiegoś >>życia po życiu<<, czy nie”241. 

Cechą dystynktywną, która odróżnia nową wiarę od starej jest zagadnienie stosunku człowieka 

do śmierci242. Według Wolniewicza eutanazja powinna zostać wyodrębniona spośród zabiegów 

medycznych i traktowana właśnie na wzór ceremonii religijnej. Swego rodzaju „liturgia”243 

sprawowana byłaby w domu moribundusa, w otoczeniu kręgu najbliższej rodziny i przyjaciół 

tworzących wspólnie gminę quasi-religijną244. W obszarze form zewnętrznych ta nowa para-

religia może przyjąć postać duchowości o charakterze właściwie zeświecczonym i 

znaturalizowanym. Wyrastać jednak będzie z tych samych wrodzonych skłonności, z których 

wzięła swój początek tradycyjna religia instytucjonalna245. Nie widać też racjonalnego powodu, 

dla którego eutanazja świadoma konających nie miałaby zostać zasymilowana przez 

chrześcijaństwo (w dobie eksplozji technologii). 

 
240 Por. ibid., t. II, s. 236. 
241 Ibid., t. IV, s. 213. 
242 Zderzenie rozumu ze śmiercią (świadomość śmierci) jest – zdaniem Wolniewicza, ale i Lema – korzeniem 
wszelkiej religii. Religia to wspólnota w obliczu śmierci, połączonych tożsamym do niej nastawieniem. Por. ibid., 
t. I, s. 182-189; ibid., t. II, s. 256, 257; ibid., t. IV, s. 205-207. 
243 Por. ibid., t. III, s. 180, 181. Idea eutanazyjna stanowi więc jednocześnie czynnik integrujący jednostki ludzkie 
ze sobą i sprzyjający tworzeniu się silnych relacji społecznych. „Liturgia eutanazji jednoczyłaby rodzinę bardziej 
niż dziś pogrzeb i stypa”, ibid., s. 185. O wspólnototwórczej roli eutanazji w życiu społecznym zob. P. Okołowski, 
Filozofia…, op. cit., s. 169. 
244 Z takiej prowizorycznej i nieformalnej wspólnoty łatwo może później wyewoluować regularna instytucja 
religijna, zachowująca wszelkie istotne elementy właściwe dla religii. Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. 
cit., s. 242. 
245 Por. ibid., s. 241, 242. 



 77 

V. Transplantacje 
 

1. Nowe ludożerstwo 

Kolejnym zagadnieniem cywilizacyjnym analizowanym przez Wolniewicza są 

problemy moralne związane z transplantacją, czyli przeszczepianiem ludzkich organów, 

zazwyczaj ze zwłok osobom żyjącym246. W przeciwieństwie do aborcji, kary śmierci i eutanazji 

(problemów ponadczasowych) to sprawa świeżej daty. Wynika z rozwoju nowoczesnych 

technologii medycznych i dyskutowana jest od zaledwie kilkudziesięciu lat247. Wolniewicz po 

raz pierwszy wyraził swoją opinię w tej sprawie w roku 1991, w krótkim artykule 

zatytułowanym Neokanibalizm248. W tekście tym, którym rozpoczął rozważania nad pięcioma 

głównymi dylematami cywilizacyjnymi, powiada: 

Mamy tu do czynienia z czymś, co dotyka samych korzeni całej naszej kultury duchowej i tym korzeniom 

zagraża.249 

Autor widzi bowiem w praktykach transplantacyjnych „żerowanie na trupach”, a wręcz 

utożsamia to zjawisko z nową formą ludożerstwa250. Transplantacje są w istocie 

neokanibalizmem, tyle tylko że – z uwagi na technikę konsumpcji ludzkiego ciała – nie 

wywołują odpychającego efektu estetycznego. Wolniewicz nie był w swojej ocenie 

osamotniony. Ten sam pogląd reprezentowali m. in. Stanisław Lem, dziennikarz i publicysta 

kulturalny Krzysztof Teodor Toeplitz oraz uczeń Wolniewicza Paweł Okołowski251.  

 
246 Transplantacje ludzkich narządów występują w dwóch odmianach: ex vivo (od żywych; odnosi się to zwykle 
do organów parzystych, takich jak np. nerka) oraz ex mortuo (ze zwłok; dotyczy to zarówno organów parzystych, 
jak i pojedynczych). Por. J. Kopania, Transplantacje – oznaka nowej moralności, „Kwartalnik Filozoficzny” 1999, 
nr 27, z. 1, s. 128. 
247 Czas rozwoju transplantologii przypada zaledwie na drugą połowę XX stulecia. Pierwszy przeszczep nerki 
odbył się w 1954 r., płuca – w 1963 r., serca – w 1967 r. 
248 Zob. B. Wolniewicz, Neokanibalizm, „Res Publica” 1991, nr 9-10, przedruk w: idem, Filozofia…, t. I, op. cit., 
s. 259-263. 
249 Ibid., s. 273. 
250 Por. ibid., s. 274. 
251 Warto w tym miejscu wskazać na obszerny tekst ostatniego z wymienionych – zob. P. Okołowski, „Tezy o 
przeszczepach”, [w:] idem, Między Elzenbergiem a Bierdiajewem: studium aksjologiczno-antropologiczne, 
Uniwersytet Warszawski. Wydział Filozofii i Socjologii, Warszawa 2012, s. 99-112. W szerszym kontekście 
Wolniewicz przywołuje również przykład Josifa Brodskiego, znanego rosyjskiego poety i pisarza, laureata 
Nagrody Nobla w dziedzinie literatury, który będąc przewlekle chory kardiologicznie konsekwentnie odmawiał 
przeszczepu serca. Argumentował, że poeta umrzeć powinien z własnym sercem (i tak się zresztą w jego 
przypadku stało). Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 202. W etyce praktycznej Wolniewicza – warto 
przypomnieć – kluczowe znaczenie ma właśnie autorytet osobowy. Tym, co najskuteczniej wpływa na zmianę 
ludzkich postaw światopoglądowych i egzystencjalnych jest odpowiedni indywidualny przykład. 



 78 

Klasyczne ludożerstwo (antropofagia) występuje w dwóch głównych odmianach: 

głodowej oraz rytualnej252. To drugie może być, z kolei, religijne albo magiczne. Kanibalizm 

religijny polega na uczczeniu bądź potępieniu zmarłego poprzez akt spożycia mięsa z jego 

ciała; wynika z troski o „dalsze życie” zmarłego lub też wyraża symboliczny nad nim triumf. 

Częściej spotykane jest ludożerstwo magiczne. W jego przypadku celem konsumpcji zwłok jest 

upodobnienie się do zmarłej osoby (przejęcie jakichś jej cech fizycznych lub 

osobowościowych). Jest jeszcze trzeci niby możliwy rodzaj praktyk kanibalistycznych -

„ludożerstwo gastronomiczne” - rozumiane jako preferowany sposób odżywiania się. Takie 

jednak w rzeczywistości nie istnieje i nigdy w świecie ludzkim, nawet w kulturach pierwotnych, 

kolektywnie nie istniało (wyłączając indywidualne przypadki psychiatryczne)253. 

Transplantacja odarta z eufemistycznej frazeologii stosowanej w celach 

propagandowych nie różni się istotnie, powiada Wolniewicz, od tradycyjnej postaci 

kanibalizmu głodowego – celem obydwu jest przeżyć254. Co prawda inna jest ich forma: 

przeszczepiane ze zwłok narządy nie są przyswajane poprzez spożywanie, ale odbywa się to w 

drodze zabiegu chirurgicznego. Dla filozofa jest to jednak kwestia drugorzędna. Czytamy:  

Transplantacje to neokanibalizm w tym sensie, że zawierają to, co dla kanibalizmu najistotniejsze, co 

stanowi logicznie jego genus proximum: utylizację zwłok, i to przez ich konsumowanie – choć tutaj 

niekoniecznie przez otwór gębowy i przewód pokarmowy, jak w kanibalizmie klasycznym.255 

Różnica w sposobie realizacji celu bywa istotna, ale nie jest tak w tym przypadku. Tutaj 

jest ona analogiczna do różnicy między podawaniem tego samego preparatu medycznego 

doustnie lub domięśniowo. Przecież gdyby ów preparat był pozyskiwany ze zwłok, nie byłoby 

żadnego racjonalnego powodu, by „przyjęcie go doustne miało (…) stanowić ludożercze 

 
252 W kwestii rodzajów antropofagii zob. ibid., t. I, s. 275.  
253 Por. np. L. Spier, „Cannibalism”, Encyclopedia Americana, t. 5, 1984: „No people made human flesh a staple 
of their diet”. Cyt. za: B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 273. 
254 Por. ibid. s. 275. Jako przykład takiej frazeologii Wolniewicz przytacza słowa ks. Ślipki: „Transplantacja 
żywego serca sama w sobie, jako pobranie organu od jednej osoby celem przeszczepienia go drugiej osobie, jest 
moralnie obojętna”, T. Ślipko, Granice życia, Warszawa 1988, s. 249. Cyt. za: B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, 
op. cit., s. 273. Zamiast o zwłokach mówi się tu zupełnie fałszywie o „osobach”. Podobnie nagminnie używa się 
mylącego słowa „dawca” na określenie zwłok wykorzystywanych jako zbiór organów, choć w takim wypadku o 
żadnej dobrowolnej zgodzie nie może być mowy. 
255 Por. ibid., t. III, s. 169. Genus proximum to „rodzaj najbliższy”. Klasyczna definicja ma strukturę: A jest to B 
o własnościach C. Rodzajem najbliższym jest B, natomiast C to różnica gatunkowa (differentia specifica). Np. w 
definicji „kwadrat to prostokąt o równych bokach” prostokąt jest rodzajem najbliższym kwadratowi. Cecha 
posiadania równych boków zaś to różnica, która rozstrzyga, czy prostokąt jest czy nie jest w „gatunku kwadratów” 
(różnica gatunkowa). W tym przypadku: neokanibalizm (transplantacje) to utylizowanie zwłok przez ich 
konsumowanie (genus poximum kanibalizmu), za pośrednictwem zabiegu chirurgicznego (differentia specifica 
neokanibalizmu; w przypadku kanibalizmu klasycznego różnica gatunkowa polega na pośrednictwie otworu 
gębowego). 



 79 

horrendum, a przyjęcie go domięśniowe miało być <<moralnie obojętne>>”256 – zauważa 

Wolniewicz. 

Cel główny natomiast obydwu tych działań jest taki sam: zasymilowanie fragmentów 

ciała jednego człowieka przez ciało drugiego dla ratowania życia biologicznego, tzn. by 

„wzmóc gasnące siły życiowe konsumenta tą siłą witalną – magiczną czy biologiczną – która 

tkwi jeszcze w sercu czy nerce konsumowanego trupa”257. Na tym zaś polega właśnie 

ludożerstwo głodowe258 – identyczna więc powinna być ocena moralna dla obydwu jego form. 

Każdy argument potępiający spożywanie ludzkich zwłok w równej mierze stanowi rację 

przeciw transplantologii259. Wolniewicz nie znajduje racjonalnego powodu dla zakładanej 

powszechnie wyższości moralnej przeszczepienia serca wobec ugotowania go i spożycia w celu 

uniknięcia zgonu ze względów głodowych260. Tymczasem spożywanie ludzkiego ciała dla 

przeżycia w czasie klęsk głodowych przeważnie budzi kontrowersje moralne lub przynajmniej 

estetyczny wstręt, natomiast neokanibalizm nazywany jest eufemistycznie „transplantacjami”. 

Co więcej, przez przywódców duchowych uświęcany jest jako „heroizm”261 i „wyraz miłości”, 

a nawet – jak to określał Jan Paweł II – „najwyższy akt miłości bliźniego”262. To, zdaniem 

Wolniewicza, postawa niekonsekwentna. Przecież za bohaterstwo uznawano właśnie 

postępowanie ludzi, którzy woleli w ekstremalnych warunkach umrzeć z głodu niż zjeść 

ludzkie ciało. 

2. Najstarsze tabu ludzkości 

Upowszechnienie przeszczepów ludzkich organów znamionuje postępujący w 

zachodnim świecie przełom: cywilizacja z wolna staje się kanibalistyczna. Można w tym 

 
256 Por. ibid. 
257 Ibid., t. I, s. 275. 
258 Ibid., t. III, s. 169. W innym miejscu Wolniewicz wyróżnia jeszcze przeszczepy „melioracyjne” (znoszące 
jakieś uciążliwości, np. kalectwo dzięki przeszczepowi ręki) oraz „kosmetyczne” (np. przeszczep skóry z twarzy 
dziecka dla odmłodzenia swojego wyglądu). Te rodzaje transplantacji równoważne są już nie kanibalizmowi 
głodowemu, lecz magicznemu (ze względu na inny cel). Por. ibid., s. 151. 
259 Por. ibid., t. II, s. 315. 
260 „Czemu więc to, że ktoś przeżył, bo ugotował i zjadł cudze serce, miałoby być rzeczą potworną, a to, że 
przeżył, bo mu na surowo wszczepili, miałoby być (…) »moralnie obojętne«? Nie można stosować według 
wygody dwóch miar do tej samej sprawy. Albo potępiamy konsumowanie trupów dla ratowania własnego życia i 
wtedy odrzucamy także transplantacje; albo aprobujemy konsumowanie trupów dla ratowania własnego życia i 
wtedy dopuszczamy także ludożerstwo. Reszta jest sofistyką”, ibid., t. I, s. 276. 
261 Problem w tym, że ów „heroizm” przypisuje się również transplantacjom ex mortuo, gdzie nie sposób się go 
dopatrzeć. W przypadku np. oddania swojej nerki za życia rzeczywiście jest tu komponent heroizmu. Nadal jednak 
jest to forma kanibalizmu (jak odcięcie sobie ręki i ugotowanie jej, by pożywić umierającego z głodu). Por. P. 
Okołowski, Antropologia…, op. cit. 
262 Por. I. Bejster, Śmierć pnia mózgu to śmierć człowieka?, „Acta Scholae Superioris Medicinae Legnicensis”, nr 
1 (19), Legnica 2017, s. 30.  



 80 

widzieć nawrót do tego, co w realiach III Rzeszy funkcjonowało pod terminem „racjonalnej 

utylizacji zwłok” (rationelle Leichenverwertung)263. Ciała zmarłych, które na przestrzeni 

całych tysiącleci były traktowane z pietyzmem, jako obiekt najwyższego szacunku i czci 

(sacrum)264, przekształcają się dziś w potocznej świadomości w cenny surowiec dla 

żyjących265. Zarówno neomengelizm klonowania (o czym później), jak i neokanibalizm 

transplantologii są różnymi formami traktowania ludzkich ciał jako surowca przeznaczonego 

do dalszej przeróbki. To postawa odwrotna wobec najwyższej dbałości oraz głębokiego 

szacunku wobec zwłok, jakie cechowały człowieka tradycyjnego. Tak oto rewizji ulegają 

najstarsze przeświadczenia moralne ludzkości, które utrzymywały się w mocy przez setki 

tysięcy lat, ocalając stosunki społeczne od barbarzyństwa.  

Tabu kanibalistyczne (dotyczące nienaruszalności, „świętości” zwłok ludzkich) może 

liczyć sobie nawet 150 000 lat i jest prawdopodobnie najstarszym tabu ludzkości266. W oparciu 

o tę starodawną intuicję moralną zwłoki ludzkie muszą bądź wrócić do ziemi, bądź spłonąć w 

ogniu. Człowieka neandertalskiego uważa się za zasługującego na miano istoty ludzkiej właśnie 

z tego powodu – jako pierwszy zaczął grzebać zwłoki swoich zmarłych (inaczej niż to było w 

hordzie pierwotnej). Fakt ten może z całą pewnością pełnić rolę jednej z oznak przejścia od 

zwierzęcości do człowieczeństwa. Poza kanibalistycznym wśród najbardziej kulturotwórczych 

tabu wyróżnia się także kazirodcze i inne, które odnoszą się do sfery seksualnej267. Obecnie 

każda z tych pierwotnych, uformowanych w górnym paleolicie zasad porządkujących, więc 

umożliwiających cywilizowane życie społeczne, znajduje się pod ostrzałem różnych, jak 

nazywał ich Wolniewicz za J. M. Bocheńskim, „zgniłków” – intelektualistów, którzy 

przyczyniają się do dekadencji kultury zachodniej268. 

 
263 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 277. 
264 Wolniewicz w jednej z wypowiedzi doprecyzowuje, że uczucia, jakie człowiek żywi wobec zwłok są 
„amalgamatem czci i wstrętu”. Dwie składowe tego konglomeratu wzajemnie się wzmacniają. Por. idem, 40. 
Upiory. Ostatnia część rozważań o bioetyce, https://www.youtube.com/watch?v=dC6eopXrJyo [ostatni dostęp: 
13.07.2023]. 
265 Okołowski zwraca uwagę, że – wbrew pozorom – kanibalizm rytualny nie łamie tabu kanibalistycznego, ale go 
wzmacnia. Podczas obrzędów ciało ludzkie spożywają (w śladowej ilości) wyłącznie kapłani. Reszta tylko 
obserwuje (widząc przy tym zawsze występujące u spożywających torsje). Spożycie ciała zmarłego przez osobę 
niepowołaną i poza rytuałem byłoby profanacją tego ostatniego, czyli grzechem podwójnym. Por. P. Okołowski, 
Spór o transplantacje, https://www.youtube.com/watch?v=HvwulKF1DC4 [ostatni dostęp: 13.07.2023]. 
266 Ibid. 
267 Np. zakaz obnażania narządów płciowych w miejscach publicznych. 
268 Por. B. Wolniewicz, O Polsce i życiu. Refleksje filozoficzne i polityczne, Wydawnictwo ANTYK Marcin 
Dybowski, Warszawa 2011, s. 168; idem, Wolniewicz. Zdanie własne: wywiad rzeka z najbardziej prawoskrętnym 
polskim profesorem filozofii, Wydawnictwo 3S Media, Warszawa 2010, s. 139; idem, Z. Musiał, J. Skarbek, Trzy 
nurty: racjonalizm-antyracjonalizm-scjentyzm, Uniwersytet Warszawski. Wydział Filozofii i Socjologii, 
Warszawa 2006, s. 45, 46, 56. 



 81 

 

3. Utylitaryzm i dezorientacja sumień 

Wolniewicz często przywołuje słowa Jana Pawła II z encykliki Fides et ratio: 

Wobec współczesnych wyzwań naukowych sumienie ludzkie traci orientację269. 

Mowa tu o orientacji sumień ludzkich, a więc, podkreśla filozof, wszystkich sumień – 

nie wyłączając ani Wolniewicza, ani hierarchów Kościoła, ani samego Jana Pawła II270. 

Sumienie bowiem działa zawsze i tylko w odniesieniu do fundamentalnych zasad życia (póki 

takie zasady nie zostały ustanowione, sumienia ludzkie milczały). Powodem współczesnej 

dezorientacji sumień jest gwałtowny rozwój technologii, który – jak mówił Paweł Hertz – 

„otwiera przed nami możliwości już nie na naszą miarę”271. A to podmywa dotychczasowe 

zasady. Wyrazistym przykładem takich możliwości w dziedzinie transplantacji są plany 

dokonania przeszczepu ludzkiej głowy272. U Bogusława Wójcika czytamy: 

Od roku 1970, kiedy to udało się przeszczepić głowę ssaka do bezgłowego korpusu, stało się również 

oczywiste, że problem podobnych działań w przyszłości dotyczyć będzie również człowieka. 

Zaawansowanie eksperymentów w latach 80. potwierdziło takie przypuszczenia. Przeszczepy mózgu i 

głowy dokonywane na małpach pozwoliły na stwierdzenie, że „przeszczepiony mózg dostarcza 

wystarczających dowodów bycia w kontakcie z otoczeniem”. Właściwe funkcjonowanie funkcji 

wzrokowych i słuchowych stało się zaś przesłanką dla wniosku, że wraz z przeszczepionym mózgiem 

„przeszczepiona” została również świadomość”.273 

Ta hipotetyczna praktyka paramedyczna staje się siłą rzeczy przedmiotem rozważań na 

temat problemu tożsamości osobowej. W satyrycznej formie zwrócił na to uwagę Stanisław 

Lem w 1968 r., w Przekładańcu274 (jego pierwowzór z 1957 r.). Wyraz podobnych etycznych 

 
269 Jan Paweł II, Fides et ratio, pkt. 98. Wolniewicz zaliczał Jana Pawła II do wielkich papieży. Uznawał go przy 
tym za człowieka czynu, w odróżnieniu do ludzi myśli (do tych zaliczał Benedykta XVI). Nie oznacza to, że Jan 
Paweł II nie pozostawił po sobie żadnych głębokich refleksji. Tę cytowaną filozof do nich zalicza. Por. B. 
Wolniewicz, 39. Kto za, kto przeciw. „Bioetyka” cz. 3, 
https://www.youtube.com/watch?v=2734NQBcp_E&t=289s [ostatni dostęp: 13.07.2023]. 
270 Por. ibid., Upiory…, op. cit. 
271 K. Janowska, P. Mucharski, Rozmowy na koniec wieku, Znak, Kraków 1997, s. 223. Cytat za: B. Wolniewicz, 
Filozofia…, t. III, op. cit., s. 158. 
272 Por. ibid., t. V. Post factum, red. nauk. P. Okołowski, Fundacja Pomocy Antyk-Fundacja Niepodległościowa, 
Warszawa-Komorów 2021, s. 467. 
273 B. Wójcik, „Filozoficzne koncepcje tożsamości osobowej i ich zastosowanie w bioetyce”, [w:] Systemy 
bioetyki, red. T. Biesaga, Wydawnictwo Naukowe Papieskiej Akademii Teologicznej, Kraków 2003, s. 153. 
274 Zob. S. Lem, Przekładaniec, Wydawnictwo Literackie, Kraków 2000. 



 82 

zastrzeżeń wobec rozwoju medycyny stanowiła już klasyczna powieść Frankenstein, czyli 

współczesny Prometeusz Mary Wollstonecraft Shelley z 1818 roku275. 

Przy innej okazji Wolniewicz dodaje: 

A to wszystko dopiero początek drogi, bo w porównaniu z klonowaniem i inżynierią genetyczną transplantacje 

są technologią prymitywną, kowalską – choć są bez wątpienia arcydziełem sztuki chirurgicznej. (Jak istnieją 

też arcydzieła sztuki kowalskiej)276. 

Gotowość sumień do tolerowania zabiegów transplantacyjnych oznacza, zdaniem 

Wolniewicza, oswajanie się z zasadniczą zmianą naszych pojęć w obszarze aksjologii  

i rozumienia człowieka. Powszechne zaakceptowanie chirurgii transplantacyjnej, mimo 

moralnych wątpliwości i sprzeciwów wyrażanych przez pewne mniejszościowe środowiska, 

jest wymuszane przez utylitarny zysk (w postaci ratowania ludzkiego życia i zdrowia), który 

przyćmiewa etyczny wymiar zagadnienia277. Ten przewrót w ludzkim myśleniu i związane  

z nim przesunięcie cywilizacyjne wynika z omawianego już kultu życia (biolatrii)278, 

rozumianego jako utopijne pragnienie nieskończonego przedłużania pobytu człowieka na ziemi 

za każdą cenę, niezależnie od wyznaczonych przez naturę wędzideł279. Biolatria stanowi istotę 

argumentacji broniącej moralnej „czystości” transplantologii – przeszczepy ludzkich organów 

mają w końcu służyć pielęgnowaniu nowego sacrum, samego naturalistycznie pojętego 

istnienia. A to, ostrzega Wolniewicz, rozumowanie niebezpieczne. Pisze: 

Życie jest na pewno wielką wartością, ale ani jedyną, ani najwyższą. A to, że się ją za taką bierze, i że 

wszystkie inne przy niej bledną i więdną, jest przejawem pewnej monokultury wartości. Na krótką metę 

monokultury dają często zadziwiająco dobre rezultaty, a potem okazuje się poniewczasie, że są niezwykle 

podatne na różne choroby i zwyrodnienia. Sądzę, że i ta monokultura życia, tak niby człowiekowi 

przyjazna, pokaże jeszcze swoje nieludzkie oblicze.280 

(Za Okołowskim można doprecyzować, że życie jest wartością najwyższą, ale tylko  

w sensie instrumentalnym: bez życia nie da się realizować innych wartości. Z tego powodu jest 

 
275 Por. Z. Libera, „Dziedzictwo Frankensteina”, [w:] Metamorfozy ciała: świadectwa i interpretacje, red. D. 
Czaja, Contago, Warszawa 1994, s. 14. 
276 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 151. 
277 Por. P. Okołowski, Pentalog biolatryczny wg Stanisława Lema i Bogusława Wolniewicza, 
https://youtu.be/3fTkSGZXCh8 [ostatni dostęp: 13.07.2023]. Spór o transplantacje, jak i pozostałe wielkie spory 
cywilizacyjne, jest (obok kwestii antropologicznych) zderzeniem stanowiska aksjologicznego absolutyzmu z 
jednej strony z utylitaryzmem z drugiej. 
278 Por. rozdz. IV. Eutanazja, par. 7. Biolatria – faktyczny wróg eutanazji obecnej pracy. 
279 Spośród szkół filozoficznych wyrazem biolatrii są m.in. freudyzm i postmodernizm (indywidualistyczna gałąź 
tej tendencji), a także marksizm i scjentyzm (gałąź kolektywistyczna). Por. P. Okołowski, Pentalog biolatryczny…, 
op. cit. 
280 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 316. 



 83 

wartością wyróżnioną, ale nie jest najwyższą w sensie ogólnym281). Obrzydzenie, jakie budzi 

konsumowanie zwłok, mówi Wolniewicz, stanowi złowrogie przypomnienie, że „(…) nie za 

każdą cenę wolno żyć: nie za cenę mordu, zdrady czy spożywania trupa; powinno [to] – jako 

<<punkt zerowy>> – być dopisane do Dekalogu”282. 

Z problemem tym przenika się kulturowa ewolucja pojmowania istoty człowieczeństwa. 

Obecnie modna jest tendencja do redukowania człowieczeństwa wyłącznie do jego aspektu 

fizykalnego, czyli człekokształtności283. Etycznie słuszny staje się wówczas każdy zabieg 

medyczny, który wzmacnia i rozwija pomyślne trwanie ludzkiego organizmu. Bez względu na 

to, czy, lub na ile przystaje ów zabieg do człowieczeństwa rozumianego klasycznie, czyli jako 

pewnego zestawu właściwości moralno-duchowych (niosących treść normatywną – mówiącą, 

jakie postępowanie jest powinne). Stwierdza Wolniewicz: 

Ludzie utracili świadomość i poczucie, że jest coś ważniejszego niż życie. Przedłużanie życia stało się 

największą świętością, której trzeba wszystko podporządkować. Nie ma łajdactwa ani okropieństwa, 

którego nie można by się dopuścić, byle jeszcze trochę pożyć284. 

Zatrważa go w związku z tym entuzjazm dla transplantologii ze strony Kościoła 

katolickiego, który nie tylko w pełni zaakceptował praktyki transplantacyjne jako metodę 

ratowania życia, ale i włączył się w potężną propagandę na ich rzecz285. Usilnie kształtuje  

u swoich wiernych mentalność sprzyjającą dawstwu organów jako wyrazu autentycznej 

„kultury życia”. Robi to pomimo jednoczesnego podnoszenia larum w kwestii legalizacji 

eutanazji, znacznie mniej, zdaniem Wolniewicza, obrazoburczej i zagrożonej przez potencjalne 

nadużycia286. Zachłyśnięcie się progresywnymi trendami intelektualnymi (humanizmem i 

antropocentryzmem) nie pozwala katolickim hierarchom dostrzec dalekosiężnej konsekwencji 

„otwarcia się” na transplantologię. Nie dostrzegają towarzyszącej temu przyzwoleniu zmiany 

dominującego w społeczeństwach zachodnich stosunku wobec majestatu śmierci oraz 

martwego ludzkiego ciała, a w dalszej perspektywie najpewniej również wobec człowieka 

 
281 Por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 
282 Idem, Fenomen Bogusława Wolniewicza, „Przegląd Filozoficzny” 2018, nr 3/107, s. 123. 
283 Por. rozdz. II. Kara główna, par. 3.3. Człowieczeństwo a czyn ohydny niniejszej pracy. 
284 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 314. 
285 „Nawet bym rozumiał, że Kościół się na to godzi, ale nie rozumiem tego entuzjastycznego poparcia”, ibid., t. 
III, s. 153. 
286 Por. ibid., s. 158. „Kościół udzielił transplantacjom bezkrytycznie pełnego poparcia, przemilczając ich aspekt 
ludożerczy. Było to olbrzymim błędem, nie do naprawienia”, ibid., s. 169. Wskazania w zakresie transplantacji 
narządów odnaleźć można w orzeczeniach Kongregacji Nauki Wiary i w Katechizmie Kościoła Katolickiego oraz 
w licznych publicznych wypowiedziach najwyższych hierarchów Kościoła. 



 84 

żywego287. Wynika to właśnie z dezorientacji duchownych  

w obliczu przemian cywilizacyjnych, w których wirze znajduje się nowoczesny świat. Przy tej 

okazji Wolniewicz podejmuje gwałtowną krytykę postawy współczesnych bioetyków 

katolickich (m. in. w związku z ich stanowiskiem wobec kwestii śmierci mózgowej). Komisje 

bioetyczne oraz związana z ich istnieniem symulowana i na poły fikcyjna refleksja moralna 

pełnią, jego zdaniem, funkcję parawanu, usiłującego zasłonić ludożerczą naturę technik 

przeszczepowych. 

4. Legislacyjne oszustwa: „domniemana zgoda” i nowa definicja śmierci 

Wolniewicz zdecydowanie kontestuje rozwiązania prawne regulujące możliwości 

pobierania i przeszczepiania ludzkich organów. W świetle obowiązującej w Rzeczypospolitej 

Polskiej ustawy288 ludzkie ciało po ustaniu funkcji życiowych domyślnie przechodzi de facto 

na własność państwa. (Paweł Okołowski określa tę sytuację prawną mianem „cmentarnego 

komunizmu”289). Obowiązującym standardem stała się tzw. „regulacja sprzeciwu”. Każde 

zwłoki mogą zostać zawłaszczone przez władze państwowe, a pobrane z nich organy oraz 

rozmaite tkanki „skonsumowanie” przez odpowiedniego (zazwyczaj dostatecznie majętnego 

czy prominentnego) biorcę, o ile tylko zmarły nie zdążył za życia zgłosić sprzeciwu290. Dla 

Wolniewicza niewyobrażalne jest forsowanie legislacji, która uchyla wymóg wyraźnej zgody 

na pobieranie organów291. Stwierdza: 

Ustawa ta jest wręcz zbójecka i mierzy wprost w instytucję rodziny. Rodzinę pozbawia się w niej jednego 

z najświętszych, odwiecznych jej praw: prawa do swoich zmarłych292. 

Rozwiązanie to, zauważa dalej Wolniewicz, prowadzi do tragicznych sytuacji 

prawnych:  

Jeżeli dziecko nagle umrze, a rodzice nie zdążyli zarejestrować swego sprzeciwu, to nie mają już nic do 

gadania – o wszystkim będą decydować urzędnicy293. 

 
287 Por. ibid., s. 202. 
288 Zob. ustawa „o pobieraniu i przeszczepianiu komórek, tkanek i narządów” z dnia 26 października 1995 r., [w:] 
„Dziennik Ustaw”, nr 138/1997, poz. 628. 
289 Por. P. Okołowski, Spór…, op. cit. 
290 Por. art. 4 wyżej wymienionej ustawy.  
291 Ustawodawstwo transplantacyjne przeciwnego rodzaju, wymagające wyrażenia zgody wprost przez 
potencjalnego „dawcę”, określa się mianem „typu angielskiego” z uwagi na specyfikę regulacji obowiązujących 
w Anglii. 
292 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 313. 
293 Ibid., s. 315. 



 85 

Zbigniew Religa opowiadał się zdecydowanie za pobieraniem narządów ze zwłok bez 

względu na wolę rodziny zmarłego294. Odnotować jednak trzeba, że żaden taki przypadek 

jeszcze się w Polsce - jak dotąd i na szczęście – nie wydarzył295. Dzieje się tak jednak nie dzięki 

regulacjom prawnym (te zgody nie wymagają), a pomimo nich; i świadczy  

o rozmijaniu się sumień personelu medycznego z nad wyraz permisywnym duchem ustawy. 

(Osąd sumień przyznaje więc tu rację Wolniewiczowi).  

Idea tzw. „domniemanej zgody”, powiada filozof, „(…) jest sofistycznym 

oszustwem”296, zasadza się bowiem na rozlicznych formach dwuznaczności i dezinformacji. 

Przyjęcie tej zasady jako obligatoryjnej normy okazuje się równoznaczne z odebraniem istocie 

ludzkiej jej fundamentalnego prawa do decydowania o sobie. Otwiera też pole dla szokujących 

wprost nadużyć. W praktyce transplantacyjnej o wyborze biorcy narządu decyduje bowiem 

władza urzędnicza, całkowicie arbitralnie, w oderwaniu od jakichkolwiek kryteriów 

merytorycznych. Otóż kryteriów takich (aksjologicznych) w ogóle być nie może: po spełnieniu 

koniecznych kryteriów biologicznych zwykle więcej niż jedna osoba oczekuje na konkretny 

narząd.  

I komu wówczas organ przydzielić: matce małych dzieci czy bohaterskiemu żołnierzowi? 

(Amerykański dramaturg Mark St. Germain sugestywną sztukę o komisji przyznającej narządy 

zatytułował W roli Boga).  

Czytamy o takich praktykach u Wolniewicza: 

Nielegalny handel narządami już istnieje. Według ustawy to urzędnicy będą decydować, kto i jaką dostanie 

nerkę, wątrobę czy trzustkę – a w rzeczywistości decydować będą o tym rozmaite formy przekupstwa, które 

tu rozkwitnie na niebywałą skalę297. 

I dodaje: 

Miejsca na liście oczekujących na czyjś zgon załatwiać będą pieniądze i stosunki. Tak było swego czasu  

z listami kwaterunku, tak będzie też z tymi, w jeszcze wyższym stopniu298. 

Z rozwiązaniami prawnymi w dziedzinie przeszczepów wiąże się kolejny poważny 

problem. Wraz z rozwojem transplantologii zaczęto w Europie upowszechniać jako kryterium 

 
294 Por. Życie Warszawy 1989, nr 106. Cyt. za: B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 275. 
295 Por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 
296 Por. B. Wolniewicz, Filozofia i wartości, t. II, op. cit., s. 313. 
297 Ibid., s. 314. 
298 Ibid., s. 315. 



 86 

zgonu nową definicję śmierci: w miejsce stosowanego przez tysiąclecia „nieodwracalnego 

ustania krążenia krwi” uznaje się obecnie tzw. śmierć mózgową. Polega ona na ustaniu funkcji 

pnia mózgu, i stanowi rzetelne kryterium nieodwracalnej śmierci psychicznej, choć   życie 

wegetatywne organizmu może być wciąż sztucznie podtrzymywane. Zdaniem Wolniewicza 

definicję tę wprowadzano w państwach zachodnich na przestrzeni minionych kilku dekad 

właśnie w celu umożliwienia dostępu do korzystania ze „świeżych” zwłok niczym z 

makabrycznego magazynu części zapasowych (by, jak mówi autor , „jak najprędzej dobrać się 

do trupa”299). Tę sprawę przybliża Joanna Smakulska. Pisze:  

Rzeczywiście tradycyjna definicja śmierci jako stanu nieodwracalnego ustania krążenia krwi nie pozwalała 

odpowiednio wcześnie pobrać narządów, aby były one jeszcze zdolne do funkcjonowania. Definicja ta 

rozstrzygała bowiem o śmierci całego człowieka, stwierdzano ją wówczas, gdy uzyskiwano pewność, że 

zaszło nieodwracalne ustanie krążenia krwi, powodujące obumieranie wszystkich komórek organizmu. 

Natomiast po stwierdzeniu tzw. śmierci mózgowej pewne procesy fizjologiczne w organizmie, zwłaszcza 

krążenie krwi i oddychanie, mogą być podtrzymywane sztucznie, a dzięki temu można pobrać narządy w 

dobrym stanie do przeszczepów. Wydaje się więc być oczywiste, że nowa definicja śmierci jest 

odpowiedzią na zapotrzebowanie na narządy do zabiegów transplantacyjnych.300 

 Do śmierci stosuje się więc współcześnie podwójną miarę: na przykład do transplantacji 

„śmierć mózgową” – by na „tradycyjną” nie czekać, a do eutanazji – na „tradycyjną” – by 

zablokować „mózgową”. Świadczy to o zagubieniu moralnym bądź cynizmie stosujących. 

 

5. Racjonalny kompromis 

Wolniewicz jest świadom, że jego etyczna ocena transplantologii wywołuje wiele 

negatywnych reakcji, a także jest nagminnie opacznie rozumiana i mylnie interpretowana301. 

Tymczasem filozof nie tyle wyraża kategoryczny sprzeciw wobec istnienia i popularności 

samych praktyk transplantacyjnych, ile raczej oprotestowuje ciche porozumienie między 

dominującymi środowiskami biznesowymi i intelektualnymi (choćby producentami 

technologii, szpitalami, uniwersytetami i mediami), które ramię w ramię świadomie 

zaciemniają zagadnienie przeszczepów. Powiada: 

Nie twierdzę, że należy ich [transplantacji] zaniechać. Twierdzę jedynie, że logicznie i moralnie przeszczepy 

ludzkich organów stoją na tej samej płaszczyźnie co ludożerstwo głodowe. Jak mówimy w logice, są one sobie 

 
299 Ibid., s. 316. 
300 J. Smakulska, Bogusława Wolniewicza…, op. cit., s. 57, 58. 
301 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 315. 



 87 

równoważne (…). Taka jest groźna prawda, której nie chce się spojrzeć w oczy, udając, że nic nadzwyczajnego 

się nie dzieje. A dzieje się302. 

Wolniewicz stara się skłonić opinię publiczną w Polsce do systematycznego i 

uczciwego namysłu się nad tą sprawą303. „Wbrew tendencji naszej epoki trzeba rzeczy nazywać 

po imieniu”304 – deklarował po raz pierwszy zabierając głos w kwestii przeszczepów. 

Proponuje rozstrzygnąć spór o transplantacje stanowiskiem racjonalnym, wyrażającym 

kompromisową proporcję (nie zaś sztywną i nieprzekraczalną granicę). Oddalona miałaby być 

ona od stanowisk skrajnych: zarówno od rdzennie nazistowskiej idei „racjonalnej utylizacji 

zwłok”, jak i od poglądów wyznawców pewnych systemów religijnych, całkowicie 

odrzucających wykorzystywanie ludzkiego ciała w celach medycznych (łącznie z sekcją zwłok 

czy transfuzją krwi)305. Krokiem w dobrą stronę (kompromisu) byłaby choćby ustawa o 

„zgodzie wprost” czy legalizacja komercyjnej dystrybucji narządów (będącej pod większą 

kontrolą niż urzędnicza samowola). Wolniewicz podobnie jak w sprawie aborcji i eutanazji 

stosuje przy tej okazji zasadę wyboru „mniejszego zła” w obliczu naznaczonego tragizmem 

zderzenia wartości306. Wraz z rozwojem technologii medycznych ludzie stają niejednokrotnie 

w obliczu „diabelskiego” dylematu: albo ratować bliskich zagrożonych śmiercią, uciekając się 

do transplantacji, albo zachować tradycyjne, fundamentalne i dobroczynne zakazy kulturowe 

kosztem skazania ukochanych osób na śmierć. Mimowolnie współcześni stają się więc 

uczestnikami gry, która czyni pozycję człowieka w świecie tragiczną. Etyka Bogusława 

Wolniewicza zwalnia podmiot moralny od maksymalizmu, który powstrzymywałby go przed 

 
302 Ibid. 
303 „Może tak trzeba, ale dlaczego jest wokół tej sprawy tak cicho?”, ibid., t. I, s. 277. „Nie ma tu istotnej różnicy 
[między transplantacją a kanibalizmem – przyp. KB], więc trzeba sobie jasno zdawać sprawę, co tu robimy i w co 
się wdajemy. Tymczasem woli się udawać, że to żerowanie na trupach to są dary miłości. Nie jest zadaniem filozofii 
iść za powszechną hipokryzją”, ibid., t. II, s. 335. 
304 Ibid., t. I, s. 274. 
305 „Między stanowiskiem Świadków Jehowy a racjonalną utylizacją zwłok trzeba gdzieś – mówiąc po 
Arystotelesowsku – znaleźć złoty środek”, ibid., t. II, s. 299. W artykule Neokanibalizm zaś Wolniewicz wskazuje 
na trzy różnice między transfuzją a innymi transplantacjami: 1) krew dają żywi żywym (nie jest więc to 
kanibalizm); 2) pobrana krew się odtwarza, organizm wraca do stanu sprzed procedury i 3) krew jest ciałem 
amorficznym (wzgląd estetyczny). Fakty te z osobna nie są decydujące, ale łącznie oddzielają ten szczególny 
przypadek od pozostałych. Zauważa przy tym, że „dopiero teraz zaczynamy rozumieć sens obiekcji, które już od 
dawna były przeciw nim podnoszone przez niektóre gminy religijne. Chodzi o to, że transfuzja jest pierwszym 
krokiem na bardzo ryzykownej drodze, bo po jego postawieniu trudno się już będzie powstrzymać przed coraz 
dalszymi i dalszymi. U kresu majaczy jakiś świat niesamowity, z transplantacjami części mózgów włącznie”, ibid., 
t. I, s. 276-277. 
306 Rzecznikiem opcji „mniejszego zła” w etyce był też Stanisław Lem. Por. P. Okołowski, Materia i wartości…, 
op. cit., s. 119. 



 88 

uczynieniem czegoś etycznie wątpliwego, jeśli z tego powodu może wydarzyć się rzecz 

rozpoznawana jako lepsza. 

Zgodnie z powyższym Okołowski zwraca uwagę na to, że czym innym jest ocena 

transplantacji jako zjawiska masowego, a czym innym ocena przeszczepów indywidualnych w 

konkretnych sytuacjach307. Krytyczny pogląd na zjawisko upowszechniania transplantacji nie 

wyklucza pozytywnej oceny niektórych jej przypadków. (Przykładem analogicznej sytuacji jest 

choćby brak sprzeczności między negatywną oceną zjawiska bomby demograficznej a 

pozytywną ewaluacją narodzin dziecka). Konkretne przypadki przeszczepów zaś, powiada 

uczeń Wolniewicza, mogą być różne: autocentryczne (służące przedłużaniu życia 

pojmowanego hedonistycznie) lub ergocentryczne308 (przedłużające życie, by zrobić w nim 

jeszcze coś cennego, np. odchować małe dzieci). 

Zdecydowana ocena moralna bezkrytycznego umasowienia przeszczepów i ostra 

retoryka Wolniewicza w tej sprawie nie przekłada się na radykalizm postulowanych środków. 

„Zakazami i sankcjami niczego w technologii <<zablokować>> się nie da. Jej dynamika jest 

od nich silniejsza” – trzeźwo zauważa. Nie twierdzi ani że należy, ani że dałoby się skutecznie 

zakazać takich praktyk309. Ludziom zdarzają się bowiem sytuacje prawdziwie tragiczne, a nadto 

człowiek w obliczu śmierci (powodowany instynktem samozachowawczym) okazuje się 

szczególnie skłonny do podejmowania decyzji wątpliwych moralnie310. Wyjaśnia rzecz tak: 

Ja nie protestuję przeciwko ludożerstwu. Może tak trzeba. Może trzeba puszkować zwłoki ludzkie i posyłać 

do krajów głodujących. Być może tak, ale o tym trzeba mówić. A na ten temat jest cisza. Słychać tylko 

peany na temat profesora Zbigniewa Religi jako zbawcy ludzkości. Jakby transplantacje to nie był medal, 

który ma swoją drugą stronę311. 

 
307 Por. P. Okołowski, Spór…, op. cit. 
308 Od greckiego ergo oznaczającego „dzieło”. 
309 Z nieco bardziej stanowczym potępieniem spotyka się transplantologia u Lema. „Nauki zamrozić się nie da, 
nie miałbym jednak nic przeciw temu, żeby powstała grupa nieźle wykształconych naukowo śledczych i 
detektywów, którzy by poszukiwali rozmaitych szalonych doktorów Frankensteinów i uniemożliwiali im 
klonowanie ludzi, (czy) przeszczepianie głów…”. Cyt. za: ibid., s. 407. Okołowski przechodzi tu do konkretnych 
deklaracji i stwierdza, że o ile przeszczepy są zawsze złem, to na zasadzie wyższej konieczności jest to zło możliwe 
do zaakceptowania w określonych przypadkach. Por. idem, „Tezy…”, op. cit., s. s. 103. 
310 Por. idem, Fenomen…, op. cit., s. 123. 
311 B. Wolniewicz, Filozofia i wartości, t. II, op. cit., s. 299. „(…) [Wolniewicz] jedynie chce pokazać – możliwie 
najprecyzyjniej i w sposób uporządkowany – czym są w swej istocie praktyki transplantacyjne i do jakich prowadzą 
konsekwencji. Nie łudzi się zaś, że doprowadzi przez to do zmiany ludzkich zachowań”, J. Smakulska, Bogusława 
Wolniewicza…, op. cit., s. 66. 



 89 

 Prezentujący zbliżone stanowisko Okołowski312 proponuje więc uznawać Wolniewicza 

za reprezentanta „transplantacyjnego sceptycyzmu”, a nie jakiegoś sztywnego, jednoznacznie 

negatywnego krytycyzmu313. 

 
312 Zbliżone, bo prezentuje pogląd bardziej rozbudowany, obejmujący tezy, które stanowią uzupełnienie i 
rozwinięcie myśli swojego mistrza. Por. P. Okołowski, „Tezy…”, op. cit. 
313 Por. P. Okołowski, Spór…, op. cit. Również Jerzy Kopania z podzielanego z Wolniewiczem poglądu na temat 
przeszczepów nie wyprowadza ani postulatu prawnego zakazu transplantacji, ani nawet orzeczenia o ich moralnej 
niedopuszczalności i niegodności. Por. J. Kopania, Etyczny wymiar cielesności, Aureus, Kraków 2002, s. 52, 53. 



 90 

VI. Biotechnologia humanoidalna314 

 

1. Neokanibalizm przemysłowy 

Poszczególne przemiany cywilizacyjne łączą się, stanowiąc układ naczyń połączonych. 

Drogę do bezkrytycznego przyzwolenia na przeszczepianie ludzkich organów315 utorowała 

sama obecność odpowiedniej technologii, nie do pomyślenia wcześniej. Przeszczepy z kolei 

ułatwiły start kolejnej fazy rozwoju medycyny, jaką jest (potencjalne, choć w pełni możliwe) 

klonowanie ludzi i związane z nim eksperymenty na embrionach316. Wolniewicz dostrzega tu 

ścisły związek przyczynowo-skutkowy: zjawiska te wyrażają bowiem tę samą tendencję do 

traktowania ludzkiego ciała w kategoriach cennego surowca, podatnego w dodatku na 

techniczne manipulacje. Powiada w ten sposób: 

Skoro tak łatwo dane zostało przyzwolenie społeczne na ludożercze przeszczepy, to da się je też na klonowanie 

ludzi, gdyż oba wskazują w tym samym kierunku; (…) jedno jest ciągiem dalszym drugiego. (…) są częścią 

tej samej zmiany, która pod naciskiem technologii dokonuje się na naszych oczach w obliczu moralnym 

Zachodu”.317 

Transplantacje przygotowały duchowy grunt dla ekspansji utylitarnego traktowania 

ludzkiej fizyczności na wzór zwyczajnego, neutralnego aksjologicznie tworzywa318. Stopniowa 

akceptacja nowych, coraz dalej idących i wyrafinowanych ingerencji biotechnologicznych w 

ludzkie ciało będzie zapewne następować analogicznie jak miało to miejsce w przypadku 

transplantologii. Czytamy: 

Działa wtedy bowiem potężny argument przypadków pośrednich: jeżeli dopuszczalne jest małe ludożerstwo, 

to czemu nie także trochę większe? Gdzie tu mamy się zatrzymać, wołać „stop!” i włączać hamulce 

bezpieczeństwa? Wielkie zło pojawia się na świecie nie nagle, tylko drogą małych kroków, z których każdy w 

stosunku do poprzedniego wygląda niewinnie.319 

 
314 Biotechnologia humanoidalna rozumiana jest tu jako część biotechnologii dotycząca istot ludzkich. W refleksji 
Wolniewicza obejmuje ona w różnych miejscach przede wszystkim klonowanie ludzi, eksperymenty na 
embrionach, produkcję części ludzkiego ciała w warunkach laboratoryjnych oraz inżynierię genetyczną.  
315 Zagadnienie transplantacji zostało omówione w poprzednim rozdziale. 
316 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 168, 169. Autor podaje tu konkretny przykład: „We wrześniu 
1999 r. (…) Krajowa Komisja Doradcza ds. Bioetyki uznała, że pobieranie komórek macierzystych z zarodków 
ludzkich, które jako już zbędne przeznacza się do zniszczenia, <<jest moralnie pokrewne (morally akin) pobieraniu 
ze zwłok organów do transplantacji>>. Można się więc nie krępować”, ibid. 
317 Ibid., s. 153.  
318 Por. ibid., s. 151, 152. Wolniewicz przytacza w tym kontekście podobne wypowiedzi Z. Kubiaka i J. Kopani. 
319 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. I, op. cit., s. 277. 



 91 

Kluczowe w biotechnologii jest doskonałe z punktu widzenia realizacji pożądanych 

(utylitarnych) celów współgranie obydwu metod. Technika klonowania ludzkich organizmów 

(czy to we fragmentach, czy w całości) umożliwia sprofesjonalizowaną, fabryczną produkcję 

materiału do transplantacji – organów traktowanych już jako zwykłe, wytworzone „części”. 

Mamy zatem do czynienia z nadciągającym przejściem od neokanibalizmu transplantacyjnego 

do neokanibalizmu przemysłowego. (Paweł Okołowski określa ten ostatni mianem „przemysłu 

substancji humanoidalnej”320). Masowa hodowla, może nie „osobowych ludzkich replik” – bo 

te po co? - ale wszelkiego „materiału ludzkiego” w celach medycznych  

i kosmetycznych stoi u bram. (Jakże złowieszczo brzmi od dawna wyrażenie stosowane  

w literaturze z zakresu zarządzania przedsiębiorstwem – „zasoby ludzkie”. Jedne i drugie 

„zasoby” to wyraz czystego utylitaryzmu, odczłowieczenia naszej epoki). 

 Powiada Wolniewicz321: 

Te dwie techniki zazębiają się: sklonowane w całości lub w częściach żywe organizmy ludzkie, specjalnie  

w tym celu hodowane, stanowią dużo lepszy materiał do przeszczepów niż przypadkowo pozyskiwane młode 

trupy (Stare niezbyt się nadają). Jedna technika wspiera drugą także bezpośrednio, materiałowo. Pułapka 

technologiczna czeka322. 

 Na czym ona polega? 

2. Pułapka technologiczna i ludzkość na krze 

„Pułapka technologiczna” to wyrażenie ukute przez Stanisława Lema, racjonalistę  

i tychistę (przedstawiciela naturalizmu, ale „z metafizycznymi przedłużeniami”323. Wobec 

współczesnej eksplozji technologii, przyjmowanej zazwyczaj z entuzjazmem, Lem 

zachowywał daleko idącą ostrożność, okazując nawet niechęć czy wstręt do tej erupcji. 

Mechanizm „pułapki” związanej z niektórymi technologiami polega na tym, że wdrażanie ich 

początkowo nie przynosi nikomu bezpośrednich szkód, może wręcz przysparzać istotnego 

dobra. Na dłuższą jednak metę prowadzi do katastrofy. „Pułapką technologiczną” jest więc, 

 
320 Por. P. Okołowski, Spór…, op. cit. oraz idem, Głos…, op. cit., s. 397. 
321 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 152. 
322 W innym miejscu filozof wyjaśnia, że narządy pobrane od obcych trupów sprawiają w procedurze medycznej 
trudności. Organizm odpowiada na obce białko reakcją immunologiczną. Barierę tę przełamuje się 
farmakologicznie, co skutkuje brakiem odporności na rozmaite drobnoustroje. Z „pomocą” może przyjść 
klonowanie i przechowywanie kopii poszczególnych ludzi, zapewniające im dostęp do „zapasowych” organów 
nie będących już dla ich organizmu ciałem obcym. Por. idem, 40. Upiory…, op. cit. 
323 Na owe „metafizyczne przedłużenia” wskazuje w swoich publikacjach Paweł Okołowski, który ukuł to 
określenie. Jego interpretacja spotkała się z aprobatą ze strony samego Lema. Por. P. Okołowski, Głos…, op. cit., 
str. 118. 



 92 

objaśnia za Lemem Wolniewicz, „wdrażanie takich technologii, których społecznie ujemne 

rezultaty są w fazie rozruchu prawie niedostrzegalne, zaś w fazie rozpędu już 

nieodwracalne”324. W dziedzinie inżynierii biologicznej namacalnym i natychmiastowym 

skutkiem jest przedłużanie ludzkiego życia lub poprawianie jego jakości. Natomiast 

dalekosiężnych a niewidocznych zrazu zagrożeń czai się wiele: choćby przerażający świat 

hodowli ludzi powstających w laboratoriach w celach zabezpieczenia, jak to Lem określa, 

„części zapasowych do transplantacji”325, ale zwłaszcza umasowienie eksperymentów na 

zygotach i embrionach, tworzenie jakichś nowych gatunków antropoidalnych wraz  

z całkowitą utratą podstawowych kryteriów odróżniania tego, co właściwe od tego, co 

niedopuszczalne. (O tym powiemy oddzielnie). Wolniewicz ujmuje rzecz nad wyraz obrazowo: 

 Zaczyna być widoczne, choć nadal niewyraźnie, dokąd prowadzi moralna pochyłość, o której mowa. To 

 prawdziwy „żleb Drège’a”, opisywany w przewodniku tatrzańskim jako „niewinnie wyglądający,  

 w górze zapraszający do zejścia, niżej podcięty pionowymi progami; pułapka dla nierozważnych 

 turystów”. Nie brak jednak takich, co do wejścia w ten żleb usilnie zachęcają.326 

Koncepcja „pułapki technologicznej” opiera się na tezie głównej Lema, głoszącej - że 

technologia jest zmienną niezależną cywilizacji327. Stawia on tę tezę w każdej ze swych 20 

dyskursywnych książek, a za nim, z akceptacją i uznaniem, wielokrotnie powtarza ją 

Wolniewicz328. Głosi ta myśl – doprecyzujmy - że technologia rozwija się sama, niezależnie od 

ludzkich zamiarów i planów. Czyni to, co może na danym etapie rozwoju czynić (płynie jak 

woda, która zawsze kieruje się tam, gdzie jest niżej). Czasami zaspokaja nasze oczekiwania, 

ale zwykle je ignoruje (weźmy za przykład oczekiwanie na dostatek źródeł energii). Wbrew 

pozorom, technologia nie powstaje na nasze zamówienie – „rządzi się sama”329. Ślepa na cele 

wytyczane przez człowieka „podąża w kierunku zasadniczo nieznanym”330, i nas za sobą 

wlecze331. Robimy bowiem to, co technologicznie możliwe jest do zrobienia, a wczoraj nie 

było. 

 
324 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 150, 151. 
325 „(…) kanibalizm, to znaczy ćwiartowanie wyklonowanych osobników ludzkich w celu uzyskania tzw. części 
zapasowych do transplantacji”, cyt. za: P. Okołowski, Materia i wartości…, op. cit., s. 408. Okołowski zwraca 
przy tym uwagę, że tego rodzaju ludożerstwo musiałoby zostać poprzedzone masowym mordem.  
326 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 149. 
327 W sprawie tezy głównej Lema por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 
328 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 145. 
329 P. Okołowski, Filozofia i los…, op. cit., s. 231. 
330 Ibid., s. 262. 
331 Teza ta oznacza zarówno determinizm technologiczny jak i dziejowy (pokrewne Marksowi, ale i św. 
Augustynowi). Jej wieloletnim przeciwnikiem (woluntarystą) był Leszek Kołakowski. W przeciwieństwie do 
Lema uważał też, że technologia nie niszczy kultury, a jej sprzyja. Por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 



 93 

 Powiada Wolniewicz: 

Przemiany (…) [technologiczne – przyp. KB] są obojętne na względy moralne i skutki społeczne: dokonują 

się ślepo, jak procesy w przyrodzie.332 

I tak rzecz kwituje: 

Cywilizacja Zachodu jest przez swą zmienną technologiczną zdeterminowana i stoi wobec jej impulsów 

moralnie bezbronna i praktycznie bezradna.333 

Postęp we wdrażaniu choćby technik klonowania zatrzymać mogłyby jedynie, dodaje, 

jego „własne siły i prawa”334. Motorem postępu jest bowiem ślepy na wszelkie wyższe wartości 

zysk w postaci komfortu i długości życia. Hamulcem mogłyby okazać się tylko „gołym okiem 

widoczne rezultaty odczuwane powszechnie jako bezpośrednie i bliskie zagrożenie dla 

każdego”335. Prawdopodobnie do tego jednak jeszcze daleko. 

Sytuację wskazanej w poprzednim rozdziale „dezorientacji sumień”, zauważa 

Wolniewicz336, przewidział ponad pół wieku temu Stanisław Lem. W tekście Wizja filozofa na 

krze pisał: 

(…) rozpoczyna się inwazja biotechnologii w ciało ludzkie. (…) Kilkadziesiąt lat temu ludzie zaczynali latać 

przy pomocy płótna, prześcieradeł i drutów od parasoli, a teraz lata się już w całkiem inny sposób –  

i także do innych, do pozaziemskich miejsc. Więc jeśli podobnymi tempami zostanie uruchomiona 

ewolucja biotechnologiczna, to z ciałem ludzkim będzie można zrobić absolutnie wszystko, a wtedy 

zostaniemy wyzbyci wszelkich wiodących ustaleń, kierunkowskazów, wiadomości o tym, co nienaruszalne  

i co konieczne337. 

Wedle tytułowej metafory Lema – filozofia (czyli namysł nad dolą ludzką) znajduje się 

obecnie na krze, którą unoszą prądy technologii. Nie wiadomo, gdzie te prądy ją zaprowadzą i 

czy kra się nie rozpadnie. Sytuacja jest dramatyczna. Tymczasem główne ośrodki intelektualne 

i opiniotwórcze bezrefleksyjnie przyjmują wszelkie zmiany wraz z ich bagażem relatywizmu 

moralnego – również na „nietkniętym terenie – organizacji cielesnej człowieka”338. Istotę 

sprawy Wolniewicz ujmuje tak: 

 
332 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 145. 
333 Ibid., s. 153. A nieco dalej: „Moralnie świat Zachodu stoi dziś w dryfie”, ibid., s. 158. 
334 Ibid., s. 145. 
335 Ibid. 
336 Por. B. Wolniewicz, 40. Upiory…, op. cit. 
337 S. Lem, Wizja filozofa na krze, „Znak” 1969, nr 7-8, s. 903. 
338 Ibid. 



 94 

 (…) znaleźliśmy się w absolutnie nowej sytuacji dziejowej, w której nasze kompasy duchowe źle 

 działają, albo w ogóle przestają działać, a map – czyli precedensów z dziejów wcześniejszych, do 

 których można by się teraz sensownie odwołać – nie ma wcale. I płynie się na oślep.339 

 Ten dryf może ustać, czy przynajmniej zwolnić, jedynie chyba w wyniku 

biotechnologicznej Hiroszimy – jak nie powtórzyły się dotąd ataki atomowe. 

  3. Neomengelizm w natarciu 

Procedura klonowania występuje obecnie w dwóch wariantach. Wolniewicz nazywa je 

umownie „klonowaniem równoległym” i „klonowaniem zstępującym”340. W pierwszym 

przypadku sztucznie symuluje się proces, który w naturze owocuje bliźniętami jednojajowymi: 

zapłodnioną już komórkę jajową rozdziela się (ćwiartując żywy embrion) na komórki składowe 

(uprzedzając proces ich różnicowania się). „Klonowanie zstępujące”  

w naturze zaś nie występuje. Jądrem komórkowym pozyskanym z kopiowanego organizmu 

mikrochirurgicznie zastępuje się jądro komórkowe niezapłodnionego jaja. W ten właśnie 

sposób powstała słynna owca „Dolly”, pierwszy wśród ssaków klon powołany do życia  

w 1997 roku341.  

Obie techniki klonowania wiążą się więc z eksperymentami i inwazyjnymi praktykami 

inżynierii biologicznej wykonywanymi na żywych embrionach. W wypadku klonowania ludzi 

– na ludzkich embrionach. W ich zaś przypadku Wolniewicz uznaje takie działania za moralnie 

pokrewne potwornym eksperymentom jakie nazistowski lekarz Józef Mengele przeprowadzał 

na więźniach obozu koncentracyjnego w Auschwitz342. To nowa forma „mengelizmu” 

(neomengelizm), rozumianego jako „zabójcze lub kaleczące eksperymentowanie biomedyczne 

na bezwłasnowolnych lub ubezwłasnowolnionych istotach ludzkich”343. A że embrion 

człowieka to istota ludzka, jest dla Wolniewicza faktem poza wszelką wątpliwością344. Mówi 

on: 

 
339 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 156. 
340 Por. ibid., s. 147, 148. 
341 Por. ibid., s. 14. Zob. też I. Wilmut, „Klonowanie ludzi”, [w:] Ponowny akt stworzenia. Dolly i era panowania 
nad biologią, red. idem, K. Campbell, C. Tudge, tłum. M. Koraszewska, Poznań 2002, s. 305-340. 
342 Por. B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 159, 167, 175. 
343 Ibid., s. 167. 
344 Por. ibid., s. 164-166. Więcej na ten temat zob. T. Biesaga, „Antropologiczny status embrionu ludzkiego”, [w:] 
Podstawy i zastosowania bioetyki, red. idem, PAT, Kraków 2001, s. 101-112 oraz „Status embrionu ludzkiego a 
klonowanie”, [w:] Bioetyka polska, red. idem, Wydawnictwo Naukowe PAT, Kraków 2004, s. 229-286. 



 95 

 Człowiek przybiera w swym rozwoju ontogenetycznym kilka postaci: zarodkową, płodową, 

 noworodkową, niemowlęcą, dziecięcą, młodzieńczą, dojrzałą i starczą. Embrion jest pierwszą z nich: 

 jest istotą ludzką w postaci zarodkowej. Podważanie tej zasadniczej prawdy jest sofistyką345. 

 (Rozbudowana argumentacja filozofa stojąca za tym stanowiskiem przedstawiona 

została w podrozdziale I 2. Kiedy zaczyna się człowiek? niniejszej pracy). Mamy więc tu do 

czynienia z eksperymentami na istotach ludzkich bez ich zgody. To zaś jest niedopuszczalne  

i nigdy dotąd dopuszczane nie było. Takie praktyki na noworodkach i niemowlętach, również 

najciężej upośledzonych346, które (podobnie jak embriony) wyrazić zgody, siłą rzeczy, nie 

mogą, są zakazane347. Tak samo ma się sprawa z dorosłymi ludźmi chorymi umysłowo. Brak 

możliwości uzyskania świadomiej zgody wystarcza tu za hamulec – wbrew potencjalnym 

korzyściom dla rozwoju medycyny i jego przyszłych beneficjentów. Powiada Wolniewicz: 

 Embrion jest wprawdzie istotą ludzką, ale tego warunku [wyrażenia świadomej zgody – przyp. KB] 

 spełnić oczywiście nie może, bo jego świadomość i wola – czyli jego dusza – jeszcze w nim śpią, choć 

 są już w jego strukturze molekularnej obecne, jak siła wybuchowa w sprawnym pocisku. I jak 

 osobowość uśpionego narkozą pacjenta – w jego strukturze biochemicznej348. 

Innym razem autor zwraca uwagę na kwestię, która – można by rzec – stoi przed 

oczyma, a z której zwykle nikt nie zdaje sobie sprawy. Otóż człowiek miał w istocie możliwość 

hodowania innych przedstawicieli swego gatunku od bardzo dawna – w sposób,  

w jaki od 10 000 lat hoduje się psy349. Efektem hodowli psów, przez 10 000 ich pokoleń 

(dojrzałość płciową osiągają średnio po 1 roku życia), są nadzwyczaj liczne i różnorodne ich 

odmiany, rasy. Ludzie natomiast osiągają dojrzałość płciową po ok. 15 latach. W ich zatem 

przypadku podobny efekt można by uzyskać po 150 tysiącach lat, parząc odpowiednio osoby  

i wybijając te niepożądane. „Na to ludzie nie poszli – konstatuje Wolniewicz – a teraz widać, 

że chcą na to pójść”350. 

Więcej, wdrażanie technologii klonowania – zwraca uwagę filozof – już się zaczęło351. 

Wytwarzane na tej drodze istoty ludzkie mają być najpierw poddawane laboratoryjnym 

eksperymentom, a następnie przemysłowej eksploatacji. „Takiemu embrionowi dano by się 

 
345 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 145. 
346 „(…) na granicy człowieczeństwa, albo nawet poza nią”.”, ibid., s. 146. 
347 Por. ibid. 
348 Ibid., s. 148, 149. 
349 Zob. B. Wolniewicz, 40. Upiory…, op. cit. 
350 Ibid. 
351 Por. ibid., s. 145, 146. 



 96 

rozwijać aż do stadium potrzebnego na wydzielenie zeń komórek macierzystych do hodowli”352 

– z entuzjazmem zapowiada, cytowany przez Wolniewicza, twórca owcy „Dolly” Ian Wilmut. 

W Anglii eksperymenty na embrionach są dozwolone, podkreśla Wolniewicz, od 14 dnia ich 

życia, ale praktyk związanych z klonowaniem przyzwolenie to nie obejmuje. Dokonane przy 

tej okazji rozróżnienie na klonowanie „lecznicze” i „reproduktywne” zwiastuje jednak, ostrzega 

filozof, legalizację tego pierwszego. „Otwierają się wrota do piekielnych poczynań”, jak mówił 

Lem353. 

 4. Stwór nieludzki i nieśmiertelny 

Znajdujemy się dopiero na początku biotechnologicznej drogi. Wolniewicz przewiduje 

wszak jej kierunek: 

Fala biotechnologii popłynie niepowstrzymanie, a wraz z nią nadejdą rzeczy groźne i niesamowite, dla których 

ćwiartowanie embrionów i klonowanie ludzi są zaledwie słabym przedsmakiem354. 

W ramach duplikowania organizmów nie przeprowadza się bowiem operacji na 

chromosomach – klonowanie nie jest więc jeszcze, ściśle rzecz biorąc, inżynierią genetyczną355. 

Ta jednak nadciąga. Pierwsza próba jej zastosowania (na bakteriach) odbyła się w roku 1974356. 

Czołowi amerykańscy genetycy wezwali wówczas do zaniechania tego typu eksperymentów 

jako nieobliczalnych w skutkach (zjazd genetyków ogłosił nawet zakaz ich przeprowadzania). 

Bardzo szybko jednak (rok 1976) zakaz odwołano. Od tamtego czasu ludzkość bez zahamowań 

dąży, by o owych nieznanych skutkach przekonać się na własnej skórze357. Co do nich zaś 

Wolniewicz nie ma złudzeń: „Jest jasne, że biotechniczne majstrowanie przy naturze ludzkiej i 

jej genetyczne <<ulepszanie>> nie zatrzyma się po stronie cielesnej”358 – mówi. A przy innej 

okazji precyzuje: „(…) dzisiaj klonowanie, a jutro (…) bezpośrednia ingerencja w centralny 

 
352 I. Wilmut, Cloning for Medicine, „Scientific American”, grudzień 1998 (punkt „Making Human Stem Cells”). 
Cyt. za: B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 149. Z komórek macierzystych zaś można fabrykować ludzkie 
ciało: skórę, plemniki, organy. Paweł Okołowski zwraca uwagę, że preparowana biotechnologicznie ludzka skóra 
może być wykorzystywana nie tylko do przeszczepów, ale także jako „galanteria humanoidalna” (np. tapicerka 
foteli czy komponent pościeli). Można spodziewać się też wykorzystania jej w przemyśle pornograficznym. Por. 
P. Okołowski, Spór…, op. cit. 
353 S. Lem, Otwierają się wrota do piekielnych poczynań, wywiad: Ł. Gołębiewski, „Rzeczpospolita” 1998, nr 
256, s. 29. 
354 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 149. 
355 Por. ibid., s. 148. 
356 Por. ibid., s. 153. 
357 Wszak, mówi Wolniewicz, „istotom o instynktach dżungli dane zostały do rąk moce boskie. (Nie mówiąc już 
o komponencie diabelskiej tych instynktów, która wcale nie z dżungli jest rodem)”, ibid., s. 158. 
358 Ibid., s. 157. 



 97 

układ nerwowy – zmieniająca arbitralnie osobowość, czyli przerabiająca jednych ludzi na 

innych”359. 

Powstaje wówczas pytanie, mówiąc za Wolniewiczem, czy produkt takiej inżynierii 

będzie jeszcze życiem „ludzkim”? Jakich kryteriów użyć, gdy linia demarkacyjna między tym, 

co jeszcze „ludzkie”, a tym, co już „nie-ludzkie” się rozmywa? Dostosowywanie owych 

kryteriów do nowych sytuacji (tzn. do nowych osobników „genetycznie modyfikowanych”) 

sprawiłoby, że przydawka „ludzkie” straciłaby swój sens. Stałaby się „logiczną zmienną 

zależną w swej treści od niezależnej zmiennej technologicznej”360. Człowieczeństwo więc, 

mówi filozof, stałoby się pojęciem dowolnie zmiennym, krusząc moralne fundamenty 

cywilizacji. Oto przestroga: 

 (…) metafizyczna rama zaczyna pękać. W jej granicach swoboda działania była ograniczona (…) 

 sumieniem. Poza nią traci ono orientację361. 

„Metafizyczna rama”, o której mówi Wolniewicz, to granice tego, co da się ludzkimi 

rękami i umysłami zrobić - w najogólniejszym znaczeniu tego słowa (co można sobie rozsądnie 

wyobrazić, że da się w ogóle zrobić)362. Granice te wytyczają nam znane  

z doświadczenia (potocznego lub naukowego) prawa przyrody. Sumienie wskazuje natomiast, 

co ludziom robić wolno, a czego nie wolno w polu tak wyznaczonych możliwości. Siłą rzeczy 

sumienie orientuje się więc w owych granicach – te zaś właśnie pękają. 

Co gorsza, przestrzega Wolniewicz, pojawia się zagrożenie nowe, spoza obszaru samej 

niewydolnej aksjologii, czyli zagubienia sumień. Mianowicie: 

 Drogą biotechnologii mogą niezamierzenie powstawać ludzkie monstra, i to niekoniecznie łatwo 

 zauważalne, bo duchowe, a propagujące się potem samoczynnie dalej w zwykły płciowy sposób363. 

Konkretyzując tę czarną prognozę, rzec wolno: mogą się nadmiarowo – powyżej 

normalnego rozkładu statystycznego w populacji – pojawiać notoryczni mordercy, a nawet 

osobowości typu Hitlera czy Stalina. (Przypomnijmy: zdaniem Wolniewicza i Lema rdzeń 

osobowości jest dziedziczny, tzn. przesądzony na poziomie DNA). 

 
359 Ibid., s. 174. A w innym miejscu: „Inwazja biotechnologii obejmie też mózgi i przekształci się tak w najazd na 
ludzkie dusze”, ibid., s. 157. 
360 Ibid., s. 157. 
361 Ibid., s. 169. 
362 Por. ibid., s. 170. 
363 Ibid., s. 157. 



 98 

Wszystkie te zagrożenia mają źródło w biolatrii – w pragnieniu nie tylko życia długiego 

i dostatniego („z mordą w śmietanie”364 - jak mówił Lem), ale też bez kresu. Na skutek 

bombardowania wiadomościami o sukcesach biotechnologii, mówi Wolniewicz, „na naszych 

oczach wstaje przed ludźmi potężny miraż doczesnej nieśmiertelności; nie w sensie wiecznego 

życia bez końca, lecz w sensie życia nieograniczenie przedłużalnego”365.  

A przecież wiara w taką możliwość to zwykły zabobon. Choć uwiarygadniany naukowo, to 

„całkowicie obcy krytycznemu duchowi prawdziwej nauki”366. Ten zabobon z nauką na 

sztandarach jednak, żywiony nadzieją na materialną nieśmiertelność „zmiatać będzie ze swej 

drogi wszelkie bariery moralne”367. Nie jest co prawda wykluczone, że powstanie nowy gatunek 

człowiekowatych368, którego przedstawiciele żyć będą dłużej niż homo sapiens. „Ale to nie 

będziemy już my”369 – konkluduje filozof.  

Biolatryczny zabobon staje się coraz powszechniejszy – niezależnie od jego bijącej  

w krytyczne oczy utopijności czy dystopijności. „Rama metafizyczna [bowiem] traci dziś swe 

główne wiązanie: przeświadczenie o nieuchronności śmierci”370- stwierdza Wolniewicz.  

Człowiek, przytaczając znów klasyczną definicję, to stwór rozumny i śmiertelny. Rozumny  

i nieśmiertelny byłby stworem nieludzkim. W czyim interesie jest więc biotechnologiczny 

miraż podtrzymywać, jeżeli nie wielkiego kapitału – będącego także bytem nieludzkim? I to 

sugeruje Wolniewicz, nie odrzucając wcale kapitalizmu. 

 
364 S. Lem, Sława i Fortuna: listy do Michaela Kandla 1972-1987, Wydawnictwo Literackie, Kraków 2013, s. 
528. 
365 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 172. 
366 Ibid., s. 155. 
367 Ibid. 
368 Rodzinę człowiekowatych (hominidae, wielkie małpy) tworzą obecnie wraz z homo sapiens szympansy, goryle 
i orangutany. 
369 Ibid., s. 173. I kontynuuje, precyzując: „Będzie się od nas różnił co najmniej w takim stopniu, w jakim 
neandertalczyk różnił się od człowieka z Cro-Magnon, naszego bezpośredniego przodka”, ibid. 
370 Ibid., s. 169. 



 99 

Zakończenie 

 

Filozofię akademicką uprawia wąskie grono zainteresowanych. Każdy zaś człowiek, 

powiada Wolniewicz za Kantem, posiada jakąś „filozofię uniwersalną”, czyli – mówiąc 

językiem potocznym – żywi jakiś pogląd na świat (zbiór przekonań w podstawowych 

sprawach)371. Składa się on z części opisowej (dotyczącej obrazu świata, np. tego, skąd się świat 

wziął i jak jest zbudowany) oraz normatywnej (dotyczącej systemu wartości, choćby tego, co 

jest dobre, a co złe)372. Filozofia uniwersalna ma postać, mówiąc znów za Kantem, „mgławicy”. 

Składające się nań poglądy bywają niedookreślone, niepełne, a czasami sprzeczne ze sobą 

nawzajem. Przeświadczenia w konkretnych sprawach są często werbalizowane, ale 

przekonania bardziej fundamentalne, które za tymi przeświadczeniami stoją, pozostają na ogół 

nieuświadomione. Filozofia akademicka to próba kodyfikacji filozofii uniwersalnej (jak 

gramatyka opisowa jest próbą kodyfikacji żywego języka naturalnego). Ta uprawiana w stylu 

Wolniewicza przedziera się przez gąszcz niedomówień, złudzeń  

i sprzeczności. Odziera ludzkie przeświadczenia z kolejnych warstw pozornych racji  

i zaciemniających gmatwań, ale też z fałszujących uproszczeń. Programem minimum jej 

uprawiania jest uzyskać jasność myśli w sprawach ważnych i, niejako, uświadomić sobie jakie 

w istocie samemu żywi się poglądy. Nie przez przypadek Wolniewicz swój Wstęp do III tomu 

Filozofii i wartości rozpoczyna słowami Elzenberga: 

Można przy jakimkolwiek pytaniu czuć czysto intelektualną potrzebę dotarcia do jego dna logicznego, ujęcia 

go tak gruntownie i ściśle, by wyszły na jaw zagadnienia tkwiące w samym jego szpiku i rdzeniu. A te 

zagadnienia ostatnie są zawsze filozoficzne.373 

Wolniewicz nie poprzestaje, rzecz jasna, na celu minimum. Buduje całościowy, autorski 

system, który wyłania się z jego refleksji na temat rozmaitych aspektów rzeczywistości374. 

Niepokoi go przy tym, że filozofia akademicka usuwa się dziś sama na intelektualny margines 

 
371 „Pod koniec swej >>Krytyki czystego rozumu<< Kant odróżnia dwojakie rozumienie filozofii: akademickie i 
uniwersalne (Schulbegriff i Weltbegriff der Philosophie). W rozumieniu akademickim filozofia jest po prostu tym, 
czym zwykle zajmują się jej profesorowie i co mało kogo poza nimi obchodzi. Natomiast w rozumieniu 
uniwersalnym dotyczy ona spraw, które – jak pisze Kant – >>z konieczności interesują każdego<<”, B. 
Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 206. 
372 W kwestii filozofii akademickiej i uniwersalnej por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 
373 Cyt. za: B. Wolniewicz, Filozofia…, t. III, op. cit., s. 9. 
374 Nietrafna jest uwaga J. Smakulskiej, która odmawia Wolniewiczowi rangi twórcy kompleksowego systemu 
filozoficznego. Por. J. Smakulska, Bogusława…, op. cit., s. 7, 8. 



 100 

życia. Uprawia się ją w sposób dostępny jedynie dla samych filozofów akademickich. Staje się 

ona, mówi Wolniewicz za Nietzschem, „filozofią profesorską dla profesorów filozofii”375. On, 

wbrew tej tendencji, zwraca się ze swoją refleksją filozoficzną do masowego wręcz odbiorcy. 

Tak rzecz uzasadnia: 

Wypowiadam się na tematy ogólnie interesujące, bo takie jest moim zdaniem społeczne zadanie filozofii: 

wnosić jasność i ład myślowy do sporów, które toczą się poza nauką. (O porządek myślowy w nauce nauka 

troszczy się wystarczająco sama.) Epokę naszą cechuje niebywały zamęt pojęciowy oraz pustka wartości. 

Ideologią obu – i pustki, i zamętu – jest (…) postmodernizm, który je z jednej strony jeszcze zwiększa,  

a z drugiej sankcjonuje. Temu zamętowi i tej pustce filozofia powinna się przeciwstawiać, i powinna to czynić 

w sposób powszechnie zrozumiały. A nie – jak to robią Derrida czy Bauman – jeszcze je powiększać376. 

Filozofia postmodernizmu to dokładne przeciwieństwo stanowiska Wolniewicza. 

Widać to dobrze w świetle wolniewiczowskiego podziału filozofii współczesnej na czworo, 

„według dwu krzyżujących się linii podziału: na racjonalizm i antyracjonalizm z jednej,  

i naturalizm i antynaturalizm z drugiej strony”377. Wedle naturalizmu istnieje tylko natura 

(przyroda). A skoro tak, to i człowiek jest w niej całkowicie zanurzony – jest jej częścią  

i niczym więcej. Wedle antynaturalizmu zaś istnieje coś poza przyrodą (coś, co wykracza poza 

nią, choć się w niej przejawia). Byt jako całość jest więc pojęciem szerszym niż świat 

biologiczno-fizykalny (i człowiek poza ten świat „wystaje”)378. Racjonalizm z kolei (filozofia 

analityczna) przychylnie odnosi się do logiki. Irracjonalizm zaś (hermeneutyka) logiki nie 

szanuje – ignoruje ją lub zwalcza. Chodzi tu o respektowanie (bądź nie) zasady sprzeczności379, 

konsekwencji logicznych oraz narzędzi, jakimi są definicja i podziały logiczne (typologie)380. 

Racjonalista odznacza się w związku z tym odwagą w głoszeniu tez aspirujących do prawdy 

(w oparciu o powyższe kryteria)381. Wolniewicz jest przedstawicielem racjonalizmu 

antynaturalistycznego, a jeszcze ściślej tychizmu. Postmodernizm to jego całkowite 

 
375 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, s. 333. 
376 Ibid., s. 334, 335. 
377 Ibid., s. 333. 
378 Temat antynaturalizmu podniesiony był również w podrozdziale I 3.4. Diabelstwo niniejszej pracy. 
379 Łac. principium contradictionis – prawo logiczne, które głosi, że dwa zdania sprzeczne ze sobą nie mogą być 
zarazem prawdziwe. 
380 Adekwatnych definicji jest niewiele, ale każda coś rozjaśnia i wprowadza porządek myślowy. Podobnie 
podziały logiczne – są zwykle pewnym uproszczeniem, ale nawet te „od siekiery”, jak określał je Stanisław Lem, 
bywają dobrym punktem wyjścia dla rozważań. Por. P. Okołowski, Antropologia…, op. cit. 
381 Ibid. 



 101 

przeciwieństwo – irracjonalistyczny naturalizm382. Brak mu, powiada Wolniewicz, odwagi w 

myśleniu. Czytamy o tym: 

[Postmodernizm – przyp. KB] to wyraz filozoficznego nihilizmu: filozofia traktowana serio jako dążenie do 

prawdy jest, ich zdaniem, passé, czymś przebrzmiałym. Nie można już nic twierdzić, można tylko w kółko 

pytać i dywagować. Nie mając nic nowego ani istotnego do powiedzenia, postmoderniści próbują nadać tej 

swojej intelektualnej niemocy postać kosmicznego dramatu. Tak lepiej wygląda383. 

O postmodernistach mówi dalej, że „piszą tak, jak gdyby wzięli sobie do serca 

Gombrowiczowskiego narratora: <<nie takim ja szalony, bym w tych czasach coś mniemał, 

albo i nie mniemał>>”384. 

Wolniewiczowi odwagi w stawianiu tez o świecie odmówić nie sposób – widać ją 

wyraźnie w omówionych w niniejszej pracy poglądach filozofa385. Sprowadzają się do 

całkowitego odrzucenia biolatrii wraz z jej fanatyzmem, który nie dopuszcza do głosu 

sumienia386. Każda bowiem biolatryczna norma (w pięciu kwestiach) jest zakazem lub 

przyzwoleniem z góry wykluczającym jakiekolwiek wyjątki, a to zagłusza sumienie387. Inaczej 

u Wolniewicza, który z sumienia czyni główną instancję moralną.  Zamiast pełnej legalizacji 

aborcji lub całkowitego jej zakazu autor ten dopuszcza spędzanie płodu w sytuacjach 

tragicznych (zagrożenia życia matki, gwałtu lub ciężkiego uszkodzenia płodu). Odrzuca 

abolicjonizm, domagając się wymierzania kary śmierci, ale wyłącznie wobec bestialskich 

morderców (wobec pedofilów, na  przykład, już nie). W miejsce całkowitego zakazu eutanazji 

 
382 Schrade pisze z kolei o Wolniewiczu w zestawieniu z irracjonalistycznymi antynaturalistami, jakimi są 
przedstawiciele fenomenologii, tak: „W tej walce fenomenologowie mają zdecydowaną przewagę liczebną nad 
zwolennikami analitycznej metafizyki. Analityczny racjonalizm metafizyczny jest więc w Polsce dramatycznie 
osamotniony, choć ma długą tradycję w kulturze narodowej. Jego korzenie sięgają filozofii polskiego romantyzmu, 
która przefiltrowana przez metody analityczne szkoły lwowsko-warszawskiej wydała współcześnie 
najznakomitszych swych przedstawicieli w osobie Profesorów Henryka Elzenberga i mojego nauczyciela  
i mistrza Bogusława Wolniewicza”, U. Schrade, Etyka: główne systemy, Unia-Press, Warszawa 1992, s. 173. 
Zbudowany na wysokiej kulturze logicznej racjonalizm, będący zasadniczym rysem sposobu, w jaki Wolniewicz 
rozstrzyga problemy składające się na współczesne spory cywilizacyjne, stanowi jeden z konstytutywnych 
komponentów najogólniejszego stanowiska filozofa, które zwykł on określać mianem „racjonalizmu 
tychicznego”. 
383 B. Wolniewicz, Filozofia…, t. II, op. cit., s. 332. 
384 Ibid., s. 334. 
385 Nie brakowało jej też Stanisławowi Lemowi – był wszak racjonalistą w pełnym tego słowa znaczeniu; i choć, 
jako naturalista, różnił się od Wolniewicza zasadniczo, wobec wszystkich pięciu zagadnień cywilizacyjnych 
zajmował stanowiska niemal identyczne, uzasadniając je w podobny sposób. To zaś może stanowić przesłankę 
wspierającą słuszność stanowisk obydwu myślicieli. Por. P. Okołowski, Pentalog biolatryczny wg Stanisława 
Lema i Bogusława Wolniewicza, https://www.youtube.com/watch?v=HvwulKF1DC4 [ostatni dostęp: 
20.07.2023]. 
386 O roli sumienia i fanatyzmie mowa była również w podrozdziale I 3. Dopuszczalność zabójstwa niniejszej 
pracy. 
387 Por. P. Okołowski, Pentalog…, op. cit. 



 102 

(lub pełnej wobec niej przychylności) przyzwala na nią w przypadku osób umierających w 

cierpieniach i świadomie domagających się skrócenia konania. Potępia też – jako lemowskie 

„wrota do piekielnych poczynań”388 – całkowite przyzwolenie na przeszczepy i biotechnologię 

humanoidalną, choć, jak ujmuje to Okołowski, „przejście przez te wrota jednak czasem 

dopuszcza”389. Umiarkowane w istocie stanowisko Wolniewicza wobec omawianych 

problemów cywilizacyjnych wynika właśnie z odrzucenia zawartego  

w nowych, abstrakcyjnych normach etycznych fanatyzmu, na rzecz dopuszczenia do głosu 

sumienia. Sumienie bowiem, rozpoznając konkretne sytuacje moralne, hamuje działania 

przeciwpowinne. Ale dzieje się tak wyłącznie na gruncie sprawdzonych przez stulecia czy 

nawet tysiąclecia tradycyjnych norm. 

Wolniewicz reprezentuje moralny absolutyzm w opozycji do utylitarnego relatywizmu 

oraz pejoryzm w opozycji do melioryzmu. Dobro i zło istnieją, w jego rozumieniu, obiektywnie 

(niezależnie od naszych myśli) i absolutnie (są dobrem i złem dla każdego, niezależnie od jego 

do nich stosunku). Odnoszą się one nie do abstrakcyjnych norm, ale do konkretnych sytuacji. 

Istnieją też ludzie dobrzy (o wrodzonej skłonności do dobra) i ludzie źli (o skłonności 

przeciwnej)390. Pierwsi mają sumienia, które złe dążenia hamują, drudzy - antysumienia, które 

zbrodnicze skłonności wzmacniają391. Wolniewiczowskie rozstrzygnięcia głównych zagadnień 

cywilizacyjnych, oparte na głosie sumienia, trzymają się stanowczo tradycyjnych norm 

moralnych wszelkiej cywilizacji – tabu kanibalistycznego  oraz kazirodczego, a także 

unikatowych a długowiecznych norm naszej cywilizacji – Dekalogu  

 
388 S. Lem, Otwierają…, op. cit.  
389 Por. P. Okołowski, Pentalog…, op. cit. Autor wyjaśnia też, czym owe „wrota” w istocie są: „To sytuacje, coraz 
bardziej masowe, w których trzeba wybierać pomiędzy złem strasznym a jeszcze gorszym (na przykład 
żerowaniem na trupach a śmiercią osoby bliskiej). Nie powinno ich być, gdyż zmuszają ludzi do diabelskich 
wyborów. Ale takie sytuacje istnieją – przez technologię. A tej ostatniej zatrzymać się nie da. Zostaje zatem 
sceptycyzm względem technologicznych „rewelacji” i wybiórcze reagowanie w przypadkach najgroźniejszych 
(jak przeszczepianie głów czy klonowanie ludzi). Idem, Głos…, op. cit., s. 394, 395 
390 Szerzej poglądy Wolniewicza w tej sprawie zostały przedstawione w podrozdziale I 3.3. Melioryzm a zasada 
Sokratesa, i frazes Rousseau niniejszej pracy. Schrade zaś wskazuje na kluczowy dla rozstrzygnięć filozoficznych 
charakter koncepcji natury ludzkiej: „Antropologiczna wizja człowieka jest bardzo ważna dla etyki. Nie trzeba 
wielkiej przenikliwości, aby zauważyć, że kto sądzi, iż człowiek jest z natury istotą dobrą, ten nie powinien w 
ogóle formułować norm postępowania lub formułować inne niż ten kto uważa, iż człowiek nie jest z natury dobry. 
Ważniejsze jednak jest to, że w antropologii filozoficznej zakotwiczona jest teoria wartości zwana aksjologią. 
Wartości definiuje się bowiem przez potrzeby i pragnienia, a według naturalizmu człowiek ma inne potrzeby niż 
według antynaturalizmu”, U. Schrade, Etyka…, op. cit., s. 8. Także w opinii samego Wolniewicza, by tak rzec, 
filozofią pierwszą jest antropologia. Ona to wyznacza podstawowy kontekst wszelkich rozważań filozoficznych 
(w miejsce paradygmatu zorientowanego choćby epistemologicznie). 
391Por. P. Okołowski, Wolniewicz o pojęciu sumienia, [w:] idem, O woli, sumieniu i o korzeniu religii – w świetle 
myśli Bogusława Wolniewicza (koreferat i dwa referaty wygłoszone na Seminarium Wolniewiczowskim 25 VI, 11 
VI i 15 X 2022 r.), https://deliberatio.eu/pl/analizy/o-wolnej-woli-sumieniu-i-o-korzeniu-religii-w-swietle-mysli-
boguslawa-wolniewicza [ostatni dostęp: 20.07.2023]. 



 103 

i Ewangelii. A trzymają się ich – jako dobrze sprawdzonych wzorców – dzięki wyjątkowemu 

rozumowi autora. Świadczy o tym całość jego filozoficznych dokonań. 

  



 104 

Bibliografia 
 

I. Prace Bogusława Wolniewicza 

 

1. Wolniewicz B., 39. Kto za, kto przeciw. „Bioetyka” cz. 3, https://www.you-

tube.com/watch?v=2734NQBcp_E&t=289s [ostatni dostęp: 13.07.2023] 

2. Wolniewicz B., Aksjomat Elzenberga, „Przegląd Filozoficzny” 2017, nr 4 

3. Wolniewicz B., Bogusław Wolniewicz 18 KRZYWA ŻYCIA cz. 2, „Głos racjonalny”, 

https://www.youtube.com/watch?v=mSLnKks12Bo [ostatni dostęp: 13.07.2023] 

4. Wolniewicz B., „Etyka abstrakcyjna i konkretna”, [w:] Nauka i język, red. M. Omyła, 

Wydział Filozofii i Socjologii Uniwersytetu Warszawskiego, Znak-Język-Rzeczywi-

stość-Polskie Towarzystwo Semiotyczne, Warszawa 1994 

5. Wolniewicz B., Filozofia i wartości. Rozprawy i wypowiedzi, t. I, Wydział Filozofii i 

Socjologii Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 1998 

6. Wolniewicz B., Filozofia i wartości, t. I, wyd. II, Wydawnictwa Uniwersytetu War-

szawskiego, Warszawa 2019 

7. Wolniewicz B., Filozofia i wartości, t. II, Wydział Filozofii i Socjologii Uniwersytetu 

Warszawskiego, Warszawa 1998 

8. Wolniewicz B., Filozofia i wartości, t. II, wyd. II, Wydawnictwa Uniwersytetu War-

szawskiego, Warszawa 2018 

9. Wolniewicz B., Filozofia i wartości: z fragmentem „Księgi tragizmu” Henryka Elzen-

berga i jego uwagami o „Dociekaniach Wittgensteina”, t. III, Wydział Filozofii i So-

cjologii Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2003 

10. Wolniewicz B., Filozofia i wartości, t. III, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszaw-

skiego, Warszawa 2018 

11. Wolniewicz B., Filozofia i wartości, t. IV, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszaw-

skiego, Warszawa 2016 

12. Wolniewicz B., Filozofia i wartości, t. V. Post factum, red. nauk. P. Okołowski, Fun-

dacja Pomocy Antyk-Fundacja Niepodległościowa, Warszawa-Komorów 2021 

13. Wolniewicz B., Ksenofobia i wspólnota. Przyczynek do filozofii człowieka, wyd. II po-

szerzone, Wydawnictwo Antyk – Marcin Dybowski, Komorów 2010 

14. Wolniewicz B., O Polsce i życiu. Refleksje filozoficzne i polityczne, Wydawnictwo AN-

TYK – Marcin Dybowski, Warszawa 2011 



 105 

15. Wolniewicz B., Z. Musiał, J. Skarbek, Trzy nurty: racjonalizm-antyracjonalizm-

scjentyzm, Uniwersytet Warszawski. Wydział Filozofii i Socjologii, Warszawa 2006 

16. Wolniewicz B., Upiory. Ostatnia część rozważań o bioetyce, https://www.you-

tube.com/watch?v=dC6eopXrJyo [ostatni dostęp: 13.07.2023] 

17. Wolniewicz B., W stronę rozumu, red. J. Faliński, D. Dywańska, Wydawnictwo 

WEMA, Warszawa 2015 

18. Wolniewicz B., Wolniewicz. Zdanie własne: wywiad rzeka z najbardziej prawoskręt-

nym polskim profesorem filozofii, Wydawnictwo 3S Media, Warszawa 2010 

 

II. Literatura przedmiotu 

 

1. Jacques Maritain – prekursor soborowego humanizmu: myśl filozoficzno-teologiczna 

Jacquesa Maritaina, red. S. Kowalczyk, E. Balawajder, Redakcja Wydawnictw KUL, 

Lublin 1992 

2. Koncepcje i problemy filozofii zła, red. R. Wiśniewski, M. Jaranowski, Wydawnictwo 

Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, Toruń 2009 

3. Systemy bioetyki, red. T. Biesaga, Wydawnictwo Naukowe Papieskiej Akademii Teo-

logicznej, Kraków 2003 

4. The Cambridge Dictionary of Philosophy, ed. R. Audi, ed. II. Cambridge University 

Press, Cambridge, UK, 1999 

5. Ulepszanie człowieka: perspektywa filozoficzna, red. G. Hołub, P. Duchliński, Wydaw-

nictwo Naukowe Akademii Ignatianum, Kraków 2018 

6. Ustawa „o planowaniu rodziny, ochronie płodu ludzkiego i warunkach dopuszczalności 

przerywania ciąży” z 1993 r., [w:] „Dziennik Ustaw”, nr 17/1993, poz. 78 

7. Ustawa „o pobieraniu i przeszczepianiu komórek, tkanek i narządów” z dnia 26 paź-

dziernika 1995 r., [w:] „Dziennik Ustaw”, nr 138/1997, poz. 628 

8. Ajdukiewicz K., Zagadnienia i kierunki filozofii: teoria poznania, metafizyka, Wydaw-

nictwo Czytelnik, Warszawa 1983 

9.  Andrejew I., Obrachunki wokół Beccarii, „Państwo i Prawo” 1975, z. 8-9, s. 62-67 

10. Bartula P., „Kant i kara śmierci”, [w:] Kant wobec problemów współczesnego świata, 

red. J. Miklaszewska, P. Spryszak, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kra-

ków 2006, s. 153-163 

11.  Bartula P., Kara śmierci – powracający dylemat, Wydawnictwo Arcana, Kraków 2007 



 106 

12. Bartula P., „Podważenie abolicjonizmu w 12 punktach”, [w:] Kara śmierci, red. E. 

Nowicka-Włodarczyk, Fundacja Międzynarodowe Centrum Rozwoju Demokracji, Kra-

ków 1998 

13. Beccaria C., O przestępstwach i karach, tłum. E.S. Rappaport, Wydawnictwo Prawni-

cze, Warszawa 1959 

14. Bejster I., Śmierć pnia mózgu to śmierć człowieka?, „Acta Scholae Superioris Medici-

nae Legnicensis”, nr 1 (19), Legnica 2017 

15. Biesaga T., „Antropologiczny status embrionu ludzkiego”, [w:] Podstawy i zastosowa-

nia bioetyki, red. idem, PAT, Kraków 2001, s. 101-112 

16. Biesaga T., „Status embrionu ludzkiego a klonowanie”, [w:] Bioetyka polska, red. idem, 

Wydawnictwo Naukowe PAT, Kraków 2004, s. 229-286 

17. Blackburn S., The Oxford Dictionary of Philosophy, Oxford University Press, Oxford, 

MS, USA 1996 

18. Bobbio N., Prawica i lewica, tłum. A. Szymanowski, Fundacja im. Stefana Batorego-

Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, Kraków-Warszawa 1996 

19. Copleston F., History of Philosophy, vol. I: Greece and Rome. From the Pre-Socratics 

to Plotinus, Image Books, New York, NY, USA 1993 

20. Eliade M., Cosmologie si alchimie babiloniana, wydanie II, Editura Moldova, Iași, 

Moldavia 1991 

21. Elzenberg H., Kłopot z istnieniem: aforyzmy w porządku czasu, oprac. nauk. M. Woro-

niecki, Wydawnictwo Znak, Kraków 1994 

22. Galton F., English Men of Science: Their Nature and Nurture, Macmillan & Co., Lon-

don, UK 1874 

23. Gołaszewska M., Fascynacja złem: eseje z teorii wartości, Wydawnictwo Naukowe 

PWN, Warszawa-Kraków 1994 

24. Gottlieb G., Synthesizing Nature-nurture: Prenatal Roots of Instinctive Behavior, Psy-

chology Press, Lawrence Erlbaum Associates, Publishers, Mahwah, NJ, USA 1997 

25. Górnicka-Kalinowska J., Moralista i analityk, „Przegląd Filozoficzny – Nowa Seria” 

2018, nr 3 

26. Hildebrand D. von, Koń trojański w Mieście Boga: przyczyny kryzysu w Kościele Ka-

tolickim, tłum. J. Wocial, Fronda, Warszawa 2000 

27. Hołówka J., Etyka w działaniu, Prószyński i S-ka, Warszawa 2001 

28. Jadacki J., O niektórych poglądach filozoficznych Bogusława Wolniewicza, „Przegląd 

Filozoficzny – Nowa Seria” 2018, nr 3 



 107 

29.  Janowska K., Mucharski P., Rozmowy na koniec wieku, Znak, Kraków 1997 

30. Kant I., Metafizyka moralności, tłum. i oprac. E. Nowak, Wydawnictwo Naukowe 

PWN, Warszawa 2005 

31. Kant I., O obecności złego pierwiastka obok dobrego, czyli zło radykalne w naturze 

ludzkiej, tłum. B. Wolniewicz, „Res Publica” 1991, nr 2, s. 148-157 

32. Kant I., Przypuszczalny początek ludzkiej historii i inne pisma historiozoficzne, tłum. 

I. Krońska, A. Landman, M. Żelazny, Wydawnictwo Comer, Toruń 1995 

33. Kapela J., Jak powiedzieć, że aborcja jest ok, żeby wreszcie dotarło?, https://krytyka-

polityczna.pl/kraj/jak-mowic-o-aborcji-jas-kapela/ [ostatni dostęp: 25.07.2023] 

34. Katechizm Kościoła Katolickiego, Pallottinum, Poznań 1994 

35. Kołakowski L., Czy diabeł może być zbawiony i 27 innych kazań, red. A. Kołakowska, 

wyd. II, Społeczny Instytut Wydawniczy ZNAK, Kraków 2012 

36. Kopania J., Etyczny wymiar cielesności, Aureus, Kraków 2002 

37. Kopania J., Transplantacje – oznaka nowej moralności, „Kwartalnik Filozoficzny” 

1999, nr 27, z. 1 

38. Krąpiec M.A., Odzyskać świat realny, wyd. II, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 

1999 

39. Krąpiec M.A., Człowiek i polityka, Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 

2007 

40. Lang M., Kara śmierci a prawa człowieka, „Studia z zakresu nauk prawnoustrojowych. 

Miscellanea” 2015, nr 5 

41. Lem S., Otwierają się wrota do piekielnych poczynań, wywiad: Łukasz Gołębiewski, 

„Rzeczpospolita” 1998, nr 256 

42. Lem S., Przekładaniec, Wydawnictwo Literackie, Kraków 2000 

43. Lem S., Sława i Fortuna: listy do Michaela Kandla 1972-1987, Wydawnictwo Literac-

kie, Kraków 2013 

44. Lem S., Wizja filozofa na krze, „Znak” 1969, nr 7-8 

45. Levy N., Sartre, Oneworld, Oxford, UK 2002 

46. Libera Z., „Dziedzictwo Frankensteina”, [w:] Metamorfozy ciała: świadectwa i inter-

pretacje, red. D. Czaja, Contago, Warszawa 1994 

47.  Maritain J., Humanizm integralny: zagadnienia doczesne i duchowe nowego świata 

chrześcijańskiego, Zbliżenia, Warszawa 1981 

48. Mirosławski M., Bogusława Wolniewicza polemika z abolicjonizmem naturalistycz-

nym, „Edukacja Filozoficzna” 2018, nr 66 



 108 

49. Molnar T., Christian Humanism: A Critique of the Secular City and Its Ideology, Fran-

ciscan Press, Chicago, IL, USA 1978 

50. Musiał Z., Wolniewicz B., Ksenofobia i wspólnota. Przyczynek do filozofii człowieka, 

wyd. II, Wydawnictwo Antyk – Marcin Dybowski, Komorów 2010 

51. Okołowski P., Antropologia filozoficzna z elementami filozofii religii, wykład UW 

52. Okołowski P., Fenomen Bogusława Wolniewicza, „Przegląd Filozoficzny” 2018, nr 

3/107 

53. Okołowski P., Filozofia i los: szkice tychiczne, Towarzystwo Autorów i Wydawców 

Prac Naukowych „Universitas”, Kraków 2015 

54. Okołowski P., Głos Pana Lema. Szkice z filozofii człowieka, wartości i kosmosu. W 

stulecie urodzin autora Summy, Towarzystwo Autorów i Wydawców Prac Naukowych 

„Universitas”, Kraków 2021 

55. Okołowski P., Materia i wartości: neolukrecjanizm Stanisława Lema, Wydawnictwa 

Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2010 

56. Okołowski P., Myśl Wolniewicza. Zrąb systemu, „Przegląd Filozoficzny – Nowa Seria” 

2018, nr 3 

57. Okołowski P., „O geniuszu antropologicznym. Wariacje schopenhauerowskie”, [w:] 

Skłonność metafizyczna: Bogusławowi Wolniewiczowi w darze, red. M. Omyła, Wy-

dział Filozofii i Socjologii Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 1997, s. 241-265 

58. Okołowski P., Pentalog biolatryczny wg Stanisława Lema i Bogusława Wolniewicza, 

https://youtu.be/3fTkSGZXCh8 [ostatni dostęp: 13.07.2023] 

59. Okołowski P., Spór o transplantacje, https://www.youtube.com/wa-

tch?v=HvwulKF1DC4 [ostatni dostęp: 13.07.2023] 

60. Okołowski P., „Tezy o przeszczepach”, [w:] Między Elzenbergiem a Bierdiajewem: 

studium aksjologiczno-antropologiczne, Uniwersytet Warszawski. Wydział Filozofii i 

Socjologii, Warszawa 2012, s. 99-112 

61. Omyła M., O metafizyce sytuacji, „Edukacja Filozoficzna” 2017, nr 64 

62. Russell B., The History Of Western Philosophy, American Book Stratford Press, Inc., 

New York, NY, USA 1945 

63. Russell B., Wisdom of the West: A Historical Survey of Western Philosophy in Its Social 

and Political Setting, ed. P. Foulkes, Macdonald and Co. Ltd., London, UK 1959 

64. Rutter M., Genes and Behavior: Nature-Nurture Interplay Explained, Blackwell Pub-

lishing, Malden, MA, USA 2006 



 109 

65. Salmonowicz S., Z wieku Oświecenia. Studia z dziejów prawa i polityki XVIII wieku, 

Wydawnictwo Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, Toruń 2001 

66. Sartre J.-P., Being and Nothingness: An Essay on Phenomenological Ontology, trans. 

H.E. Barnes. Washington Square Press, New York, NY, USA 1993 

67.  Schrade U., Międzywojenna polska myśl narodowa: od patriotyzmu do globalizmu, 

Wydawnictwo Arcana, Kraków 2004 

68. Schumpeter J.A., Capitalism, Socialism and Democracy, ed. VI, Routledge, London, 

UK-New York, NY, USA 2006 

69. Scruton R., Fools, Frauds and Firebrands: Thinkers of the New Left, Bloomsbury Ac-

ademic, London, UK 2015 

70. Singer P., O życiu i śmierci: upadek etyki tradycyjnej, tłum. A Alichniewicz, A. Szczę-

sna, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1997 

71. Smakulska J., Bogusława Wolniewicza etyka życia, Wydawnictwo Uniwersytetu w 

Białymstoku, Białystok 2013 

72.  Smakulska J., „Stanowisko Bogusława Wolniewicza w kwestii aborcji”, [w:] Teryto-

rium i peryferia cielesności. Ciało w dyskursie filozoficznym, red. A. Kiepas, E. Struzik, 

Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice 2010, s. 387-398 

73. Spier L., Cannibalism, Encyclopedia Americana, t. 5, 1984 

74. Swieżawski S., Święty Tomasz na nowo odczytany, wyd. II, Wydawnictwo Polskiej 

Prowincji Dominikanów „W drodze”, Poznań 1995 

75. Ślipko T., Granice życia: dylematy współczesnej bioetyki, wyd. II, Wydawnictwo 

WAM, Kraków 1994 

76. Ślipko T., Starowieyski M., Muszala A., Aborcja: spojrzenie filozoficzne, teologiczne, 

historyczne i prawne, Wydawnictwo Petrus, Kraków 2010 

77. Wilmut I., „Klonowanie ludzi”, [w:] Ponowny akt stworzenia. Dolly i era panowania 

nad biologią, red. idem, K. Campbell, C. Tudge, tłum. M. Koraszewska, Poznań 2002, 

s. 305-340 

78. Woroniecki J., Katolicka etyka wychowawcza, t. I-III, Redakcja Wydawnictw KUL, 

Lublin 1986 

79. Wróbel S., Ewolucjonizm wobec architektury umysłu, „Principia. Pisma Koncepcyjne 

z Filozofii i Socjologii Teoretycznej” 2005, nr 41-42, s. 135-183 

80. Zdziechowski M., Pesymizm, romantyzm a podstawy chrześcijaństwa, t. I, Hachette 

Polska, Warszawa 2011 



 110 

81. Zubelewicz J., Antropologia filozoficzna Bogusława Wolniewicza, „Edukacja Filozo-

ficzna” 2020, nr 69 

82. Zubelewicz J., „Przyczyny przemocy uczniów wobec nauczycieli. Pedagogika akade-

micka a pedagogika Johanna F. Herbarta i Bogusława Wolniewicza”, [w:] Wychowanie 

i kształcenie w systemach politycznych: praca zbiorowa, red. E. Anhalt, D. Stępkowski, 

Wydawnictwo Salezjańskie-Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyń-

skiego, Warszawa 2012, s. 185-211 

 


